
 

 

 

 

 

 

 

Zusammenfassungen der Lehrreden MN101 – MN152 

aus dem Majjhima Nikāya 

Teil 3: Die letzten zweiundfünfzig Texte 

 

Buddhistische Gesellschaft München 

 

  



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
„Zusammenfassungen der Lehrreden MN101 – MN152 aus dem 
Majjhima Nikāya - Teil 3: Die letzten zweiundfünfzig Texte“ 
Buddhistische Gesellschaft München 
 
 
NUR ZUR FREIEN VERTEILUNG 
 
 
Druck: digital business and printing GmbH (Berlin) 
 
Kontakt/Bestellungen: bgm@buddhismus-muenchen.de 
Herausgeber: Buddhistische Gesellschaft München e.V. © 
2026 
  



 

Inhaltsverzeichnis 
 

Vorwort .................................................................................................... 7 

MN101  Devadaha sutta  –  Bei Devadaha ............................................... 9 

MN102  Pañcattaya sutta  –  Die Fünf und Drei..................................... 12 

MN103  Kinti sutta  –  Was denkt ihr von mir? ...................................... 14 

MN104  Sāmagāma sutta  –  Bei Sāmagāma ......................................... 16 

MN105  Sunakkhatta  sutta  –  An Sunakkhatta..................................... 18 

MN106  Āṇeñjasappāya sutta  – Der Weg zum Unerschütterlichen ..... 20 

MN107  Ganakamoggallāna sutta  – An Ganaka Moggallāna ............... 23 

MN108  Gopakamoggallāna sutta  – Mit Gopaka Moggallāna .............. 25 

MN109  Mahāpuṇṇama sutta  –  

 Die Längere Lehrrede in der Vollmondnacht ........................... 27 

MN110  Cūḷapuṇṇama sutta  –  

 Die kürzere Lehrrede in der Vollmondnacht ............................ 29 

MN111  Anupada sutta  –  Einer nach dem anderen ............................. 31 

MN112  Chabbisodhana sutta  – Die sechsfache Reinheit ..................... 35 

MN113  Sappurisa sutta  –  Der rechtschaffene Mensch ....................... 37 

MN114  Sevitabbāsevitabba sutta  –  

 Was zu pflegen ist, und was nicht ............................................ 39 

MN115  Bahudhātuka sutta  – Viele Arten von Elementen ................... 42 

MN116  Isigili sutta  —  Der Schlund der Seher ..................................... 44 

MN117  Mahācattārīsaka sutta  –  Die Großen Vierzig ......................... 45 

MN118  Ānāpānasati sutta  –  

 Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen ............................... 47 

MN119  Kāyagatāsati sutta  –  Achtsamkeit auf den Körper ................. 49 



 

MN120  Saṅkhārupapatti sutta  – Wiedererscheinen durch Gestalten . 51 

MN121  Cūḷasuññata sutta  –  Die kürzere Lehrrede über Leerheit ...... 53 

MN122  Mahāsuññata sutta  – Die längere Lehrrede über Leerheit ..... 55 

MN123  Acchariya-abbhuta sutta  – Wunderbar und erstaunlich ......... 57 

MN124  Bakkula sutta  –  Bakkula Sutta ................................................ 58 

MN125  Dantabhūmi sutta  –  Die Stufe des Gezähmten ...................... 59 

MN126  Bhūmija sutta  –  Bhūmija ......................................................... 61 

MN127  Anuruddha sutta  –  Anuruddha ............................................... 62 

MN128  Upakkilesa sutta  –  Geistestrübungen ..................................... 64 

MN129  Bālapaṇḍita sutta  –  Toren und Weise .................................... 66 

MN130  Devadūta sutta  –  Die Götterboten ......................................... 68 

MN131  Bhaddekaratta sutta  – Eine glücksverheißende Nacht ........... 70 

MN132  Ānandabhaddekaratta sutta  –  

 Ānanda und eine glücksverheißende Nacht ............................. 72 

MN133  Mahākaccānabhaddekaratta sutta  –   

 Mahā Kaccāna und eine glücksverheißende Nacht ................. 73 

MN134  Lomasakaṅgiyabhaddekaratta sutta  –  

 Lomasakaṅgiya und eine glücksverheißende Nacht ................ 75 

MN135  Cūḷakammavibhaṅga sutta  –  

 Die kürzere Darlegung zu den Handlungen .............................. 76 

MN136  Mahākammavibhaṅga sutta  –   

 Die längere Darlegung zu den Handlungen .............................. 78 

MN137  Saḷāyatanavibhaṅga sutta –   

 Die Darlegung der sechsfachen Grundlage .............................. 81 

MN138  Uddesavibhaṅga sutta  –  

 Die Analyse einer Zusammenfassung ....................................... 83 

MN139  Araṇavibhaṅga sutta  – Die Darlegung von Konfliktfreiheit ..... 85 



 

MN140  Dhātuvibhaṅga sutta  – Die Darlegung der Elemente .............. 87 

MN141 Saccavibhaṅga sutta  – Die Darlegung der Wahrheiten ........... 90 

MN142  Dakkhiṇāvibhaṅga sutta  –  Die Darlegung der Spenden ......... 92 

MN 143  Anāthapiṇḍikovāda sutta  – Rat an Anāthapiṇḍika ................. 95 

MN144  Channovāda sutta  –  Rat an Channa ........................................ 97 

MN145  Puṇṇovāda sutta  –  Rat an Puṇṇa ............................................ 99 

MN146  Nandakovāda sutta  –  Rat von Nandaka ............................... 101 

MN147  Cūḷarāhulovāda sutta  –  

 Die kürzere Lehrrede vom Rat an Rāhula............................... 103 

MN148  Chachakka sutta  –  Die sechs Sechsergruppen ..................... 105 

MN149  Mahāsaḷāyatanika sutta  –   

 Die große Lehrrede über die sechs Sinnesbereiche ............... 107 

MN150  Nagaravindeyya sutta  –  An die Nagaravinder ...................... 109 

MN151  Piṇḍapātapārisuddhi sutta  –  

 Die Läuterung von Almosenspeise ......................................... 110 

MN152  Indriyabhāvanā sutta  –  Die Entfaltung der Sinne ................. 112 

Dhamma-Dana Projekt der BGM .......................................................... 114 

 

 



 

  



7 

Vorwort 

Wir freuen uns, den lange erwarteten dritten Teil der Lehrreden-

Zusammenfassungen der Mittleren Sammlung (MN 101 – MN152) 

nun vorlegen zu können. Die Mitwirkenden haben sich, wie schon 

bei den zwei vorherigen Bänden, nach besten Kräften bemüht, kei-

nerlei Interpretationen, Erklärungen oder Kommentare vorzuneh-

men. Grundlage für unsere Arbeit war die Übersetzung von Met-

tiko Bhikkhu (Kay Zumwinkel): Die Lehrreden des Buddha aus der 

Mittleren Sammlung, Jhana-Verlag Uttenbühl 2014. Ergänzend 

wurden die Übersetzungen von Bhikkhu Sujato, Bhikkhu Tha-

nissaro und Piya Tan hinzugezogen. 

Durch online Meetings war es möglich, regelmäßig ca. alle zwei 

Wochen an der Zusammenfassung einer Lehrrede zu arbeiten. 

Trotzdem dauert eine gewissenhafte Arbeit und die Abstimmung 

der Wortwahl einfach seine Zeit. Wir sind mit dem Ergebnis zufrie-

den und hoffen, dass unsere Bemühungen dazu beitragen, den In-

teressierten den Zugang zu den Lehrreden und die Entscheidung, 

mit welcher man sich beschäftigen möchte, zu erleichtern. 

Unser besonderer Dank gilt Beate und Sebastian für das Layout und 

die Umschlaggestaltung. 

Wir würden uns freuen, wenn auch dieser dritte Teil zum Studium 

der Lehrreden motiviert. 

München, im Januar 2026 

Anca, Ulrike, Beate, Andreas, Arthur, Erwin, Viriya 

 



 

 



9 

MN101  Devadaha sutta  –  Bei Devadaha 

Ort: Im Land der Sakyer, bei der Stadt Devadaha 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha spricht zu den Mönchen über kamma und über falsche 
Anstrengung (padhāna) und rechte Anstrengung. 

Die Niganthas behaupten, dass gegenwärtiges angenehmes, 
schmerzhaftes oder weder-schmerzhaftes-noch-angenehmes 
Gefühl ausschließlich durch Taten in der Vergangenheit verursacht 
ist. Durch Askese ist es möglich, vergangene Handlungen zu 
vernichten und indem man keine neuen Handlungen begeht, wird 
es in der Zukunft keine Folgen mehr geben. Dadurch wird es auch 
kein Gefühl und damit kein Leid mehr geben. 

Der Buddha untersucht diese Behauptung, indem er den Niganthas 
eine Reihe von Fragen stellt. Die Niganthas wissen weder, ob sie in 
der Vergangenheit existierten, aufgrund welcher Handlungen sie 
Leid erfahren, noch wie viel Leid schon abgebüßt wurde. Sie wissen 
auch nicht, wie man hier und jetzt unheilsame Zustände 
überwinden und heilsame Zustände kultivieren kann. Deshalb ist 
ihre Behauptung haltlos und nicht auf direkter Erfahrung 
beruhend. Gleichnis: Ein Mann wird von einem giftigen Pfeil 
getroffen und erleidet dadurch große Schmerzen. Durch eine sehr 
schmerzhafte Prozedur wird der Pfeil entfernt; somit hat er Heilung 
direkt erfahren und ist nun frei, gesund und glücklich. Das ist bei 
den Niganthas eben nicht der Fall.  

Letztlich basiert ihre Ansicht auf der angenommenen Allwissenheit 
ihres Lehrers Nātaputta. Ansichten, die sich auf Vertrauen 
(saddhā), persönliche Vorlieben (ruci), mündliche Überlieferung 
(anussava), begründetes Erdenken (ākāraparivitakka) und dem 
Annehmen einer Ansicht nach gründlicher Prüfung (diṭṭhi-
nijjhānakkhanti) stützen, können wahr oder falsch sein, denn sie 



10 

beruhen nicht auf direkter Erkenntnis. Deshalb ist es unzulässig, 
daraus eine Behauptung aufzustellen.  

Ein weiteres Argument, warum sie ihre Behauptung nicht 
aufrechterhalten können, ist die Tatsache, dass schmerzhafte 
Gefühle auch von gegenwärtigen Handlungen herrühren können. 
So erfahren die Niganthas durch ihre Askese schmerzhafte 
Gefühle, die sie ohne Askese nicht empfinden würden.  

Die Niganthas sehen ein, dass die Gesetzmäßigkeiten von kamma 
nicht durch Streben und Anstrengung beeinflusst werden können. 
Es werden fünf Paare von Gesetzmäßigkeiten aufgezählt, die 
zeigen, dass Handlungen zu Ergebnissen führen, die erfahren 
werden müssen. Nachdem dies so ist, ist das Streben der 
Niganthas, durch Askese vergangene Handlungen zu vernichten, 
sinnlos. 

Der Buddha leitet aus den Behauptungen der Niganthas zehn 
berechtigte Gründe ab, die verdeutlichen, dass die Niganthas für 
ihre Schmerzensaskese zu tadeln sind, und dass ihre Bemühungen 
fruchtlos sind. 

Im Weiteren erklärt der Buddha welche Anstrengung 
fruchtbringend ist. Sinnvolle und fruchtbringende Anstrengung 
besteht darin, sich nicht vom Schmerz überwältigen zu lassen, noch 
sich selbst mit Schmerz zu überwältigen; und das Angenehme, das 
sich in Einklang mit dem Dhamma befindet, nicht aufzugeben, 
ohne sich davon betören zu lassen. Es geht darum, die Ursachen 
des Leidens zu beenden. Der Übende weiß: Es gibt Quellen des 
Leidens, die durch entschlossene Anstrengung versiegen, und es 
gibt Quellen des Leidens, die durch Entwicklung von Gleichmut 
verschwinden.  So kommt das Verschwinden von Leiden zustande, 
und die Anstrengung ist fruchtbringend. Gleichnis: Ein Mann ist in 
eine Frau verliebt. Solange er Leidenschaft für sie empfindet, wird 
er von Schmerz überwältigt, wenn er sie mit einem anderen sieht. 
Erkennt er dies und lässt die Leidenschaft für sie los, leidet er nicht 
mehr. 



11 

Wenn heilsame Geisteszustände abnehmen, während man im 
Angenehmen lebt, kann es ein fruchtbringendes Bemühen sein, 
Askese zu üben. Dies jedoch nur so lange, bis heilsame 
Geisteszustände zunehmen und unheilsame Geisteszustände 
abnehmen. Gleichnis: Ein Pfeilschmied erhitzt einen Pfeilschaft nur 
so lange, bis er gerade ist. Danach wird er ihn nicht mehr erhitzen. 
Letztlich ist die Askese nur dann sinnvoll, wenn sie zur Zunahme 
heilsamer Geisteszustände führt, und angenehmes Erleben ist nur 
dann verfehlt, wenn es zur Zunahme unheilsamer Geisteszustände 
führt. 

Der Buddha beschreibt nun die stufenweise Übung seiner Schüler: 
Da erscheint ein Tathāgata, ein vollständig Erwachter, in der Welt 
und lehrt den Dhamma. Jemand hört diese Lehre und fasst 
Vertrauen zum Tathāgata. Aufgrund dieses Vertrauens zieht er in 
die Hauslosigkeit, wird bhikkhu und praktiziert das Mönchs-Trai-
ning, um endgültige Befreiung zu erlangen. Er übt sich in edler 
Sittlichkeit, edler Sinneskontrolle, edler Achtsamkeit und 
Wissensklarheit. Dadurch überwindet er die fünf Hindernisse und 
tritt in die vier Vertiefungen (jhāna) ein. Den auf diese Weise 
gesammelten Geist, der geläutert, klar, makellos, frei von 
Unvollkommenheit, gefügig, nutzbar, stetig und unerschütterlich 
ist, richtet er nun auf die Drei Wissen (Erinnerung an frühere Leben, 
Sterben und Wiedererscheinen der Wesen, Vernichtung der 
Triebe). Wenn er so weiß und sieht, ist sein Geist von den Trieben 
befreit (Sinnestrieb, Werdenstrieb, Unwissenheitstrieb) und er 
weiß, dass er befreit ist und das heilige Leben gelebt ist. Auf diese 
Weise ist die Anstrengung fruchtbringend.  

Der Buddha schließt seinen Vortrag mit den zehn berechtigten 
Gründen, ihn zu preisen. 

Übungsvorschlag 

Kann ich erkennen, wann Anstrengung und wann Gleichmut 
angebracht ist? 



12 

MN102  Pañcattaya sutta  –  Die Fünf und Drei 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha spricht über spekulative Ansichten, die zu jener Zeit 
vertreten wurden.  

Ansichten über die Zukunft:  

1) Das Selbst (attā) ist nach dem Tode wahrnehmend und besteht 
wohlbehalten (aroga) weiter. 

2) Das Selbst ist nach dem Tode nicht-wahrnehmend und besteht 
wohlbehalten weiter. 

3) Das Selbst ist nach dem Tode weder wahrnehmend noch nicht-
wahrnehmend und besteht wohlbehalten weiter. 

4) Beim Tod wird das Wesen vernichtet, zerstört und ausgelöscht. 

5) Nibbāna (existiert) hier und jetzt (diṭṭhadhammanibbāna). 

Diese Ansichten beschreiben entweder (a) ein Selbst, das nach 
dem Tode weiterbesteht oder (b) ein Wesen, das beim Tod 
vernichtet wird oder (c) sie behaupten, Nibbāna existiere hier und 
jetzt. Somit kann man von fünf bzw. drei Ansichten sprechen. 

Der Buddha beschreibt die verschiedenen Ansichten über ein 
Selbst, das nach dem Tode weiterbesteht. Gleichnis: Jene, die diese 
Ansichten vertreten, sind wie Händler, die mit der Hoffnung auf 
Profit auf den Markt gehen. Auch die subtilsten Formen einer 
Identifikation bezeichnet der Buddha als gestaltet und grob.  

Die Ansicht über die Auslöschung eines Wesens beim Tod kreist aus 
Angst und Abscheu vor der Persönlichkeit (sakkāya) ständig um 
diese Persönlichkeit herum. Gleichnis: Ein Hund, der immer um 
den Pfosten rennt, an dem er angebunden ist. Auch diese Ansicht 
bezeichnet der Buddha als gestaltet und grob. Da der Buddha dies 



13 

verstanden und den Ausweg gesehen hat (das Erlöschen der 
Gestaltungen – saṅkhārā nirodha) ist er darüber hinausgegangen.  

Ansichten über die Vergangenheit 

Es werden 16 spekulative Ansichten über die Vergangenheit 
aufgezählt: über die Dauer, die Ausdehnung, die Wahrnehmung 
und das Erleben von Selbst und Welt. Diese Ansichten beruhen auf 
Vertrauen, persönlichen Vorlieben, mündlicher Überlieferung, be-
gründetem Erdenken und / oder dem Annehmen einer Ansicht 
nach gründlicher Prüfung. Sie beruhen nicht auf eigener Erkennt-
nis, sondern auf Anhaften an bruchstückhaftes Wissen. 

Wenn ein Mönch, nachdem er Ansichten über Vergangenheit und 
Zukunft losgelassen und die sinnlichen Fesseln abgestreift hat, in 
die Vertiefungen eintritt, dann ist er sich – je nach Art der 
Vertiefung – bewusst: „Dies ist friedvoll, dies ist erhaben, dass ich 
in Verzückung der Abgeschiedenheit / in überirdisches Glück / in 
weder-schmerzhaftes-noch-angenehmes-Gefühl eintrete und da-
rin verweile“. Wenn eine Vertiefung aufhört, wird sie durch den 
Geisteszustand der jeweils niedrigeren Vertiefung ersetzt bzw. 
durch Trauer. Auch die subtilen Vertiefungszustände sind gestaltet 
und grob und der Ausweg ist das Erlöschen der Gestaltungen. 

Nach Überschreitung der Vertiefungen kann folgende Ansicht 
entstehen: „Ich bin im Frieden, ich habe Nibbāna erlangt, ich bin 
ohne Anhaften“. Der Buddha erklärt, dass auch diese Ansicht ein 
Anhaften (am Ich-bin-Dünkel) ist. Der höchste Zustand erhabenen 
Friedens ist vom Tathāgata entdeckt worden, nämlich Befreiung 
durch Nicht-Anhaften; dies geschieht durch das Verstehen des 
Ursprungs, des Verschwindens, der Befriedigung, der Gefahr und 
des Entkommens im Falle der sechs Grundlagen für Kontakt. 

Übungsvorschlag 

Kann ich Projektionen in die Zukunft, Erinnerungen an die Vergan-
genheit und sinnliches Begehren hinter mir lassen? 



14 

MN103  Kinti sutta  –  Was denkt ihr von mir? 

Ort: bei Kusinārā, im Opferhain 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha fragt die Mönche, ob sie glauben, er lehre den 
Dhamma um der Kleidung, der Nahrung, der Unterkunft willen 
oder wegen dieses oder jenes vorteilhaften Daseins 
(itibhavābhavahetu). Die Mönche verneinen und sagen, sie 
glauben, dass er aus Mitgefühl lehrt. 

Der Buddha fasst seine Lehre kurz als die 37 das Erwachen 
fördernden Dinge (bodhipakkiyadhamma) zusammen und stellt 
klar, dass man sich diesbezüglich in Eintracht und gegenseitiger 
Wertschätzung üben sollte, ohne in Streit darüber zu geraten. 

Es kann vorkommen, dass verschiedene bhikkhus unterschiedlicher 
Ansicht über die Lehre sind: (1) Sie können sowohl hinsichtlich der 
Bedeutung als auch hinsichtlich der Ausdrucksweise unterschied-
licher Ansicht sein. (2) Sie können hinsichtlich der Bedeutung un-
terschiedlicher Ansicht sein, stimmen aber in der Ausdrucksweise 
überein. (3) Sie stimmen in der Bedeutung überein, sind aber 
hinsichtlich der Ausdrucksweise unterschiedlicher Ansicht. (4) Sie 
stimmen hinsichtlich der Bedeutung als auch der Ausdrucksweise 
überein. In allen vier Fällen sollte auf beiden Seiten ein bhikkhu, 
den man für den Vernünftigsten hält, angesprochen werden, und 
es sollte klargestellt werden, was falsch und was richtig verstanden 
wurde, und dass sie darüber nicht in Streit geraten sollten. Und es 
sollte dargelegt werden, was die richtige Lehre (dhamma) und die 
richtige Disziplin (vinaya) ist.  

Es kann vorkommen, dass ein bhikkhu einen Regelverstoß begeht. 
Man sollte ihn nicht übereilt zurechtweisen, sondern erst beob-
achten, ob es möglich ist, ihn aus dem Unheilsamen herauszu-
bringen und im Heilsamen zu verankern. Falls dies möglich ist, sollte 
man ihn ermahnen - unabhängig davon, ob man durch diese 



15 

Ermahnung in Unannehmlichkeiten gerät, oder ob dieser bhikkhu 
sich dadurch verletzt fühlt. Wenn man aber sieht, dass man diese 
Person nicht dazu bringen kann, aus dem Unheilsamen heraus-
zutreten und in das Heilsame einzutreten, dann macht es keinen 
Sinn, sie zu ermahnen. In diesem Fall sollte man Gleichmut gegen-
über dieser Person entwickeln. 

Wenn sprachliche Reibereien (vacīsaṁhāra), Verachtung für die 
Ansichten der anderen (diṭṭhipaḷāsa), Missgunst (cetasa āghāta), 
Niedergeschlagenheit (appacaya) und Verdrossenheit (ana-
bhiraddhi) unter den bhikkhus entstehen, dann sollten die bhikkhus 
darauf hingewiesen werden, dass der Buddha dieses Verhalten und 
diese Geisteszustände tadeln würde, und dass Nibbāna nicht ver-
wirklicht werden kann, wenn diese Geisteszustände nicht 
überwunden werden. 

Wenn der bhikkhu, dem es gelungen ist, die Mönche aus dem 
Unheilsamen herauszubringen und sie im Heilsamen zu verankern, 
gefragt wird, wie ihm das gelang, sollte er antworten, dass er in 
Übereinstimmung mit dem Dhamma, den er vom Erhabenen ge-
hört hat, zu den bhikkhus sprach. Damit erhebt er sich nicht selbst 
und setzt andere nicht herab. 

Übungsvorschlag 

Kann ich mich an die Anweisungen des Erhabenen erinnern, wenn 
ich mit einem Streit konfrontiert bin und entsprechend handeln, 
um zur Streitschlichtung beizutragen? 

  



16 

MN104  Sāmagāma sutta  –  Bei Sāmagāma 

Ort: im Land der Sakyer, bei Sāmagāma 
Wer: der Buddha 
An wen: Ehrw. Ānanda und Novize Cunda 

Nach dem Tod Nātaputtas, dem Lehrer der Niganthas, geraten 
seine Schüler in heftigen Streit und Zank darüber, was die richtige 
Lehre (dhamma) und die richtige Disziplin (vinaya) sei. Der 
Ehrwürdige Ānanda und der Novize Cunda gehen zum Buddha und 
berichten ihm darüber. Der Ehrwürdige Ānanda ist besorgt, dass 
auch nach dem Tod des Buddha ein derartiger Streit im Sangha 
entstehen könnte. Der Buddha antwortet, dass es bei den bodhi-
pakkhiyadhamma im Sangha keine unterschiedlichen Meinungen 
gäbe und erklärt, dass ein Streit über den Pfad oder die Übung zum 
Schaden vieler wäre. Ein Streit über die Lebensweise und 
Pātimokkha-Regeln wäre dagegen nur eine Geringfügigkeit. 

Im Weiteren erklärt der Buddha im Detail die Wurzeln des Streits, 
die Arten von Rechtsverfahren sowie die Arten zur Beilegung von 
Rechtsverfahren.  

Sechs Wurzeln des Streits    

1) Zorn (kodha) und Rachsucht (upanāha) 

2) Verachtung (makkha) und Herrschsucht (paḷāsa) 

3) Neid (issā) und Geiz (macchariya) 

4) Täuschung (māyā) und Betrug (sāṭheyya)  

5) üble Wünsche (pāpiccho) und falsche Ansicht (micchādiṭṭhi) 

6) an den eigenen Ansichten anhaften und sie nur unter Schwie-

rigkeiten aufgeben  

Jemand, der diese Eigenschaften hat, ist ohne Respekt gegenüber 
dem Lehrer, dem Dhamma und dem Sangha und er kommt der 
Übung nicht nach. Diese Eigenschaften sollte er nicht aufkommen 
lassen, und falls sie aufgekommen sind, sollte er sie überwinden.  



17 

Vier Arten von Rechtsverfahren: (1) Rechtsverfahren aufgrund 
eines Streits, (2) Rechtsverfahren aufgrund einer Beschuldigung, 
(3) Rechtsverfahren aufgrund eines Verstoßes, (4) Rechtsverfahren 
bezüglich einer Vorgehensweise. 

Sieben Arten der Beilegung von Rechtsverfahren: (1) durch 
Konfrontation, (2) durch die Mehrheitsmeinung, (3) auf Erinnerung 
beruhend, (4) auf früherer Unzurechnungsfähigkeit beruhend, 
(5) durch das Zustandekommen eines Bekenntnisses, (6) durch 
„zum Übeltäter erklären“, (7) durch „Gras über eine Sache wachsen 
lassen“. 

Zum Schluss nennt der Buddha sechs bemerkenswerte Eigen-
schaften, die Liebe und Respekt erzeugen und zur Hilfsbereitschaft, 
zum Nicht-Streiten, zu Eintracht und Einigkeit beitragen, und die 
lange zum Wohlergehen und Glück gereichen. 

Sechs bemerkenswerte Eigenschaften 

1) Körperliche Handlungen des freundlichen Wohlwollens 
(mettā) in der Öffentlichkeit und im Privaten 

2) Sprachliche Handlungen des freundlichen Wohlwollens 
(mettā) in der Öffentlichkeit und im Privaten  

3) Geistige Handlungen des freundlichen Wohlwollens (mettā) in 
der Öffentlichkeit und im Privaten 

4) Teilen aller Dinge, die im Einklang mit dem Dhamma erworben 
wurden, mit den sittsamen Gefährten im heiligen Leben  

5) Bemühen um die Einhaltung der Sittlichkeit, die von Weisen 
empfohlen wird und der Sammlung zuträglich ist 

6) Verwirklichung der Edlen Rechten Ansicht, die zur Befreiung 
führt 

Übungsvorschlag 

Kultiviere ich in mir Eigenschaften, die zu Streit führen oder 
Eigenschaften, die zu Harmonie und Eintracht beitragen? 



18 

MN105  Sunakkhatta  sutta  –  An Sunakkhatta 

Ort: bei Vesālī, im Großen Wald, in der Spitzdach-Halle 
Wer: der Buddha 
An wen: Sunakkhatta, Sohn der Licchavier  

Eine Anzahl bhikkhus verkündet in Gegenwart des Erhabenen die 
letztendliche Erkenntnis. Sunakkhatta fragt den Buddha, ob sie dies 
berechtigterweise tun oder ob sie sich überschätzen. Der Buddha 
antwortet, dass einige bhikkhus dies zurecht behaupten, andere 
aber nicht. Wenn sich bhikkhus in dieser Hinsicht überschätzen, ist 
der Tathāgata bereit, ihnen den Dhamma zu lehren, außer es sind 
fehlgeleitete bhikkhus, die dafür nicht zugänglich sind. 

Sunakkhatta bittet den Buddha den Dhamma zu lehren, und der 
Buddha spricht zu ihm über die fünf Stränge sinnlichen Vergnügens 
(kāmaguṇa). Wenn eine Person auf weltliche materielle Dinge aus 
ist, dann dreht sich ihr Denken nur darum, und sie gibt sich nur mit 
ihresgleichen ab. Sie ist nicht am Unerschütterlichen (āneñja) und 
an Menschen, die sich damit beschäftigen, interessiert.  

Der Buddha beschreibt, wie das Interesse an weltlichen Dingen und 
an meditativen Zuständen nachlässt: 
Wer auf das Unerschütterliche aus ist, hat die Fessel der 
materiellen Dinge abgeschnitten. Gleichnis: Ein gelbes Blatt, das 
vom Stiel gefallen ist, kann nicht wieder grün werden. Wer auf das 
Nichtsheit-Gebiet aus ist, hat die Fessel des Unerschütterlichen 
abgeschnitten. Gleichnis: Ein dicker Stein, der in zwei Teile 
zersprungen ist, kann nicht wieder zusammengefügt werden. Wer 
auf das Gebiet von Weder-Wahrnehmung-noch-Nicht-Wahr-
nehmung aus ist, hat die Fessel des Nichtsheit-Gebietes abge-
schnitten. Gleichnis: Erbrochenes Essen wird nicht wieder 
gegessen. Wer ganz und gar auf Nibbāna aus ist, hat die Fessel des 
Gebietes von Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung ab-
geschnitten. Gleichnis: Eine Palme mit abgeschnittener Krone kann 
nicht mehr weiterwachsen.  



19 

Ein sich Überschätzender läuft Gefahr, Dingen nachzugehen, die 
unpassend sind für einen, der ganz und gar auf Nibbāna aus ist, und 
so könnte Begierde wieder seinen Geist in Besitz nehmen. 
Gleichnis: Er ist wie ein von einem vergifteten Pfeil Getroffener, 
der von einem Wundarzt mit Messer und Sonde behandelt wurde; 
wobei das Gift nicht vollständig entfernt wurde. Durch den 
Fehlglauben, das Gift sei vollständig entfernt und er sei geheilt, hält 
er sich nicht an die Anweisungen des Arztes; die Wunde entzündet 
sich erneut und er verfällt dem Tod oder zieht sich tödliches Leid 
zu. „Denn es gilt als Tod in der Disziplin des Edlen, wenn man die 
Übung aufgibt und zum niedrigen Leben zurückkehrt; und es gilt als 
tödliches Leid, wenn jemand einen befleckten Verstoß begeht.“ 

Der tatsächlich vom Gift Befreite hingegen verhält sich bezüglich 
der Verletzung angemessen, bis die Wunde vollständig verheilt ist.  

Die Bedeutung des Gleichnisses: Wunde = die sechs inneren 
Grundlagen; Gift = Unwissenheit; Pfeil = Begehren; Sonde = 
Achtsamkeit; Messer = edle Weisheit; Wundarzt = Tathāgata.  

Übt sich ein Mönch in Zurückhaltung bei den sechs Grundlagen des 
Kontakts und hat er sich vollständig von den Aneignungen (upadhi) 
gelöst, weil er verstanden hat, dass Aneignungen die Wurzel von 
dukkha sind, dann ist es nicht möglich, dass er Interesse an 
irgendeiner Form der Aneignungen hat. Gleichnisse: (1) Ein Mann 
würde ein wohlschmeckendes Getränk nicht trinken, wenn er 
wüsste, dass es vergiftet ist. (2) Ein Mann würde sich nicht freiwillig 
von einer giftigen Schlange beißen lassen.  

Übungsvorschlag  

Achte ich darauf, wie viel Interesse ich an weltlichen Dingen habe 
und wieviel mir am Ende des Leidens wirklich liegt? 

Achte ich darauf, mit welchen Menschen ich mich umgebe? 



20 

MN106  Āṇeñjasappāya sutta  – 
Der Weg zum Unerschütterlichen 

Ort: im Land der Kurus, bei der Stadt Kammāsadhamma 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus  

Der Buddha bezeichnet die Sinnesvergnügen (kāmā) und die 
Sinneswahrnehmungen (kāmasaññā) jetzt und in künftigen Leben 
als unbeständig, hohl, falsch, trügerisch, Schein, die Unterhaltung 
von Narren, Māras Gebiet und Māras Köder. Ihretwegen entstehen 
unheilsame Geisteszustände, die ein Hemmnis für die Übung sind. 

Dann weist er verschiedene Wege zum Unerschütterlichen, zum 
Nichtsheit-Gebiet, zum Gebiet von Weder-Wahrnehmung-noch-
Nichtwahrnehmung und zu Nibbāna.  

Das Unerschütterliche (āneñja)  

1) Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen und Sinnes-
wahrnehmungen jetzt und in künftigen Leben – beide sind 
Māras Gebiet und Māras Köder. Ihretwegen entstehen 
unheilsame Geisteszustände und sie sind ein Hemmnis für die 
Übung. Er fasst den Entschluss, sich von der Welt zurück-
zuziehen, um so die unheilsamen Geisteszustände zu über-
winden und einen unermesslichen und gut entfalteten Geist zu 
erlangen. 

2) Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen und Sinneswahr-
nehmungen jetzt und in künftigen Leben; was es auch immer 
an Form (rūpa) gibt, das sind die vier großen Erlebensqualitäten 
(mahābhūtā) und die daraus abgeleitete Form.  

3) Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen, Sinneswahrneh-
mungen, Formen, Formwahrnehmungen jetzt und in künftigen 
Leben – das alles ist unbeständig. Was unbeständig ist, ist es 
nicht wert, sich daran zu ergötzen oder sich daran festzuhalten. 



21 

Wenn ein edler Schüler auf diese Weise übt und häufig so verweilt, 
kann er volle Zuversicht in Bezug auf diese Grundlage gewinnen 
und damit erlangt er entweder das Unerschütterliche oder er neigt 
sich zur Weisheit. Nach dem Tod ist das Wiedererscheinen in einem 
der Daseinsbereiche des Unerschütterlichen möglich.  

Das Nichtsheit-Gebiet (ākiñcaññāyatana)  

1) Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen, Sinneswahrneh-
mungen, Formen, Formwahrnehmungen jetzt und in künftigen 
Leben und Wahrnehmungen des Unerschütterlichen – das alles 
sind Wahrnehmungen. Wo diese Wahrnehmungen restlos auf-
hören, das ist das Nichtsheit-Gebiet, welches friedvoll und er-
haben ist. 

2) Ein edler Schüler erwägt: „Dies ist leer von einem Selbst oder 
was einem Selbst gehört.“  

3) Ein edler Schüler erwägt: Ich gehöre niemandem und nichts 
gehört mir. 

Wenn ein edler Schüler auf diese Weise übt und häufig so verweilt, 
kann er volle Zuversicht in Bezug auf diese Grundlage gewinnen 
und damit erlangt er entweder das Nichtsheit-Gebiet oder er neigt 
sich zur Weisheit. Nach dem Tod ist das Wiedererscheinen im 
Daseinsbereich des Nichtsheit-Gebiets möglich.  

Das Gebiet von Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung 
(nevasaññānāsaññāyatana) 

Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen, Sinneswahrneh-
mungen, Formen, Formwahrnehmungen jetzt und in künftigen 
Leben, Wahrnehmungen des Unerschütterlichen und Wahrneh-
mungen des Nichtsheit-Gebietes – das alles sind Wahrnehmungen. 
Wo diese Wahrnehmungen restlos aufhören, das ist das Gebiet von 
Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung, welches fried-
voll und erhaben ist. 

Wenn ein edler Schüler auf diese Weise übt, kann er volle 
Zuversicht in Bezug auf diese Grundlage gewinnen und damit 



22 

erlangt er entweder das Gebiet von Weder-Wahrnehmung-noch-
Nichtwahrnehmung oder er neigt sich zur Weisheit. Nach dem Tod 
ist das Wiedererscheinen im Daseinsbereich des Gebiets von 
Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung möglich. 

Nibbāna 

Der Ehrwürdige Ānanda fragt den Erhabenen, ob ein bhikkhu 
Nibbāna erreichen kann, wenn er folgendermaßen übt: „Wäre es 
nicht, so wäre es nicht mein; es wird nicht werden und es wird nicht 
mein werden. Was existiert, was geworden ist, das überwinde ich. 
So gewinnt er Gleichmut“. Der Erhabene antwortet, es hängt 
davon ab, ob der Mönch am Gleichmut anhaftet oder nicht. Wenn 
er am Gleichmut anhaftet, erlangt er Nibbāna nicht.  

Auf Nachfrage Ānandas erklärt der Erhabene, was die edle Erlösung 
ist. Ein edler Schüler erwägt: Sinnesvergnügen, Sinneswahrneh-
mungen, Formen, Formwahrnehmungen jetzt und in künftigen 
Leben, Wahrnehmungen des Unerschütterlichen, Wahrneh-
mungen des Nichtsheit-Gebietes und Wahrnehmungen des Ge-
biets von Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung – „dies 
ist Persönlichkeit, soweit sich Persönlichkeit erstreckt. Dies ist das 
Todlose, nämlich die Erlösung des Geistes durch Nicht-Anhaften.“ 

Übungsvorschlag 

Wie ist meine Einstellung zu Sinnesvergnügen und Sinneswahr-
nehmungen? 

Übe ich das Nicht-Anhaften in meiner Praxis? 



23 

MN107  Ganakamoggallāna sutta  – 
An Ganaka Moggallāna 

Ort: bei Sāvatthī, im Östlichen Park, im Palast von Migāras Mutter 
Wer: der Buddha 
An wen: Brahmane Ganaka Moggallāna 

Auf Nachfrage des Brahmanen Ganaka Moggallāna beschreibt der 
Erhabene die stufenweise Übung im Dhamma und in der Disziplin 
(vinaya). 

So wie ein junges Pferd zuerst daran gewöhnt wird, das Zaumzeug 
zu tragen, bevor es weiter ausgebildet wird, so schult der 
Tathāgata eine zähmbare Person zunächst in der Sittlichkeit, in den 
Pātimokkha-Regeln, im vollkommenen Verhalten und in der Wahl 
eines passenden Aufenthaltsortes. Dann wird der bhikkhu vom 
Tathāgata angeleitet, die sechs Sinnestore zu beschützen. Danach 
wird der bhikkhu angehalten, sich beim Essen zu mäßigen. Nun 
schult der Tathāgata den bhikkhu in Wachsamkeit (jāgariya), 
Achtsamkeit und Wissensklarheit (satisampajañña). Daraufhin 
weist er den bhikkhu an, sich an einen abgeschiedenen Platz 
zurückzuziehen und sich darin zu üben, die fünf Hindernisse 
(nīvaraṇa) zu überwinden. Nachdem der bhikkhu die fünf 
Hindernisse überwunden hat, tritt er in die vier Vertiefungen 
(jhāna) ein. 

Dies ist die Anweisung des Erhabenen an jene bhikkhus, die sich in 
der höheren Schulung befinden und das Ziel – die Sicherheit vor 
dem Gefesseltsein – noch nicht erreicht haben. Bei den bhikkhus, 
die das Ziel bereits erreicht haben und arahants sind, tragen diese 
Dinge zu einem angenehmen Verweilen und zu Achtsamkeit und 
Wissensklarheit bei. 

Der Brahmane Ganaka Moggallāna fragt den Erhabenen, ob alle 
seine Schüler, die er auf diese Weise anleitet und unterrichtet, das 
höchste Ziel – Nibbāna – erlangen. Der Buddha antwortet, dass 
einige seiner Schüler Nibbāna erlangen und einige nicht. 



24 

Der Brahmane versteht dies nicht, da sowohl Nibbāna als auch der 
Pfad, der zu Nibbāna führt, existieren, und der Erhabene als Führer 
anwesend ist. 

Der Buddha antwortet mit einem Gleichnis und einer Frage: 
Angenommen, ein Mann würde nach dem Weg in eine bestimmte 
Stadt fragen. Man würde ihm den Weg genau erklären, aber er 
würde trotzdem die falsche Straße nehmen. Ein anderer würde 
dieselbe Frage stellen und dieselbe Antwort erhalten, aber die 
richtige Straße nehmen und sicher in der Stadt ankommen. Es 
existiert also die Stadt, der Weg und der Wegweisende – aus 
welchem Grund geht der eine in die falsche Richtung, während der 
andere die Stadt erreicht? 

Ganaka Moggallāna antwortet, dass es nicht an dem Weg-
weisenden liegt, denn dieser zeigt ja nur den Weg. Der Buddha 
erwidert, genauso ist es mit dem Tathāgata: Er ist einer, der den 
Weg zeigt (maggakkhāyī). 

Ganaka Moggallāna stellt fest, dass es vertrauenslose Personen 
gibt, die aus unedlen Motiven in die Hauslosigkeit ziehen und die 
Anweisungen nicht befolgen. Der Erhabene pflegt mit diesen 
keinen Umgang. Es gibt aber auch vertrauensvolle Personen, die 
aus edlen Motiven in die Hauslosigkeit ziehen und die Anwei-
sungen befolgen. Mit diesen umgibt sich der Erhabene. 

Zum Schluss äußert Ganaka Moggallāna seine Begeisterung über 
die Worte des Erhabenen und nimmt Zuflucht zu Buddha, Dhamma 
und Sangha. 

Übungsvorschlag 

Welche Motive leiten mich bei der Praxis? Reflektiere ich sie von 
Zeit zu Zeit? 



25 

MN108  Gopakamoggallāna sutta  – 
Mit Gopaka Moggallāna 

Ort: bei Rājagaha im Bambushain, dem Eichhörnchen-Park 
Wer: der Ehrw. Ānanda 
An wen: Brahmane Gopaka Moggallāna und Brahmane Vassakāra 

Nicht lange nachdem der Erhabene endgültiges Nibbāna erlangt 
hat, fragt der Brahmane Gopaka Moggallāna den Ehrwürdigen 
Ānanda, ob es einen bhikkhu gibt, der all die Eigenschaften besitzt, 
die der Buddha besessen hatte. Der Ehrwürdige Ānanda antwortet, 
dass es solch einen bhikkhu nicht gibt. Denn der Erhabene hat den 
Pfad entdeckt und verkündet. Seine Schüler folgen diesem Pfad 
und können damit die Befreiung erlangen.  

Nun kommt der Brahmane Vassakāra hinzu und stellt dem 
Ehrwürdigen Ānanda weitere Fragen. Er möchte wissen, ob der 
Buddha einen Nachfolger ernannt hat, oder ob der Sangha einen 
Nachfolger bestimmt hat. Der Ehrwürdige Ānanda antwortet, dass 
es keinen Nachfolger gibt und dass der Sangha den Dhamma als 
seine Zuflucht hat. Die bhikkhus befolgen die Schulung und die 
Pātimokkha-Regeln, die der Erhabene festgelegt hat.  

Ein bhikkhu, der zehn Eigenschaften besitzt, die der Erhabene 
verkündet hat, wird von den anderen Mönchen respektiert und 
verehrt. 

Die zehn Eigenschaften eines respektierten und verehrten 
Mönchs: 

1) Sittlichkeit, Einhalten der Pātimokkha-Regeln, Vollkommenheit 
im Verhalten und die Wahl des passenden Aufenthaltsortes   

2) Gute Kenntnis und Ergründung der Lehren, die in Überein-
stimmung mit einem reinen und heiligen Leben stehen 

3) Zufriedenheit mit den vier Notwendigkeiten 
(Roben, Almosenspeise, Wohnstätte, Medizin) 

4) Problemloses Erlangen der vier Vertiefungen 



26 

5) Magische Kräfte 

6) Himmlisches Ohr 

7) Durchschauen des Geistes anderer Wesen 

8) Erinnerung an frühere Leben 

9) Kenntnis über das Sterben und Wiedererscheinen der Wesen 
durch das himmlische Auge  

10) Vernichtung der Triebe, Geistesbefreiung und Befreiung durch 
Weisheit 

Vassakāra erwähnt, dass er einmal den Erhabenen getroffen hat 
und dass der Erhabene jede Art der Meditation (jhāna) gepriesen 
hätte. Hier korrigiert der Ehrwürdige Ānanda Vassakāra und stellt 
richtig, dass der Erhabene weder jede Art der Meditation gepriesen 
noch verdammt hat. Eine Meditation, bei welcher der Geist von 
den fünf Hindernissen besessen ist, pries der Erhabene nicht. Eine 
Meditation, bei welcher der Meditierende in die vier Vertiefungen 
eintritt, pries der Erhabene. 

Der Brahmane Vassakāra ist entzückt und erfreut über die Worte 
des Ehrwürdigen Ānanda und nimmt Abschied. 

Übungsvorschlag 

Ist der Dhamma meine Zuflucht?  

Oder suche ich Zuflucht bei buddhistischen Lehrern? 



27 

MN109  Mahāpuṇṇama sutta  – 
Die Längere Lehrrede in der Vollmondnacht  

Ort: bei Sāvatthī, im Östlichen Park, im Palast von Migāras Mutter  
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

In einer Vollmondnacht erklärt der Buddha einem bhikkhu die fünf 
Anhaftungsgruppen (pañcupādānakkhandhā): Form (rūpa), Gefühl 
(vedanā), Wahrnehmung (saññā), Gestaltungen (sankhāra) und 
Bewusstsein (viññāṇa). Des Weiteren erklärt er das Zustande-
kommen und das Überwinden der Persönlichkeitsansicht (sakkāya-
diṭṭhi): 

Die fünf Anhaftungsgruppen wurzeln im Wollen (chanda). 

Das Anhaften ist weder dasselbe wie die fünf Anhaftungsgruppen, 
noch ist das Anhaften getrennt von den fünf Anhaftungsgruppen. 
Das Anhaften ist dieses Wollen und die Begierde (chandarāga) in 
Bezug auf die fünf Anhaftungsgruppen. 

Aus dem Verlangen nach einer speziellen zukünftigen Manifesta-
tion einer Anhaftungsgruppe entsteht Unterschiedlichkeit in Wol-
len und Begierde in Bezug auf die fünf Anhaftungsgruppen. 

Jede der fünf Gruppen (khandha) kann als ‚Gruppe’ betrachtet 
werden, da sie sich auf folgende Aspekte bezieht: (1) vergangen, 
zukünftig und gegenwärtig, (2) innerlich und äußerlich, (3) grob 
und subtil, (4) gemein und edel, (5) entfernt und nah. 

Jede der fünf Gruppen hat eine Ursache (hetu) und eine Bedingung 
(paccaya) für ihre Manifestation: Die vier großen Erlebensqua-
litäten (mahābhūta) sind die Ursache und die Bedingung für Form; 
Kontakt (phassa) ist die Ursache und die Bedingung für Gefühl, 
Wahrnehmung und Gestaltungen; Name-Form (nāmarūpa) ist die 
Ursache und die Bedingung für Bewusstsein. 



28 

Die Persönlichkeitsansicht (sakkāyadiṭṭhi) entsteht dadurch, dass 
ein nicht unterrichteter Weltling jeweils eine der fünf Gruppen als 
Selbst betrachtet, oder Selbst als eine dieser Gruppen besitzend, 
oder eine der Gruppen als im Selbst enthalten, oder Selbst als in 
einer der Gruppen enthalten.  

Die Befriedigung in den fünf Gruppen sind das Glück und die 
Freude, die in Abhängigkeit von einer der Gruppen entstehen. 

Die Gefahr in den fünf Gruppen besteht darin, dass sie unbeständig 
sind, Leiden verursachen und der Veränderung unterworfen sind.  

Das Entkommen aus den fünf Gruppen ist die Beseitigung von Wol-
len und Begierde nach den Gruppen. 

Wenn man diesen „Körper samt Bewusstsein und allen äußeren 
Eindrücken“ in seinen Aspekten (vergangen, zukünftig, etc., siehe 
oben) mit Weisheit der Wirklichkeit entsprechend erkennt als 
„Dies ist nicht mein, dies bin ich nicht, dies ist nicht mein Selbst“, 
dann gibt es kein Ich-Machen, kein Mein-Machen, keine zugrunde-
liegende Neigung zum Ich-bin-Dünkel mehr. 

Ein bhikkhu fragt sich, wenn die fünf Gruppen Nicht-Selbst sind, auf 
welches Selbst sich die Taten auswirken, die vom Nicht-Selbst 
verübt werden? Der Buddha beantwortet diese Frage mit einer 
erneuten Analyse der fünf Gruppen als unbeständig, leidhaft und 
Nicht-Selbst, und daher nicht geeignet als „Dies ist mein, dies bin 
ich, dies ist mein Selbst“ betrachtet zu werden. Wenn ein bhikkhu 
dies so betrachtet, wird er den fünf Gruppen gegenüber ernüchtert 
und begierdelos. Durch Begierdelosigkeit ist er befreit und das 
Wissen der Befreiung entsteht. 

Übungsvorschlag 

Kann ich das Anhaften in Bezug auf die fünf Gruppen erkennen?  



29 

MN110  Cūḷapuṇṇama sutta  – 
Die kürzere Lehrrede in der Vollmondnacht  

Ort: bei Sāvatthī, im Östlichen Park, im Palast von Migāras Mutter  
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha wendet sich an die bhikkhus und erklärt ihnen den 
Unterschied zwischen einem unrechtschaffenen und einem recht-
schaffenen Menschen. 

Unrechtschaffener Mensch (asappurisa) 

Ein unrechtschaffener Mensch kann weder einen anderen unrecht-
schaffenen Menschen noch einen rechtschaffenen Menschen er-
kennen. Der Buddha erläutert die Art des unrechtschaffenen Men-
schen: 

Eigenschaften: Er hat kein Vertrauen, kein Schamgefühl, keine 
Gewissensscheu; er ist ungelehrig, faul, vergesslich und töricht. 

Umgang: Er hat Umgang mit Asketen und Brahmanen (samaṇa-
brāhmaṇā), die kein Vertrauen, kein Schamgefühl, keine Gewis-
sensscheu haben, die ungelehrig, faul, vergesslich und töricht sind. 

Bestreben: Er trachtet nach seinem eigenen Leid, nach dem Leid 
anderer und nach dem Leid beider. 

Ratschläge: Er gibt Ratschläge, die zu seinem eigenen Leid, zum 
Leid anderer und zum Leid beider führen. 

Sprache: Er spricht die Unwahrheit, spricht gehässig, gebraucht 
grobe Worte und schwätzt. 

Handeln: Er tötet lebende Wesen, nimmt, was ihm nicht gegeben 
wurde und übt Fehlverhalten bei Sinnesvergnügen (kāmesu-
micchācāra). 

Ansichten: „Es gibt keine Gaben, nichts Dargebrachtes oder Ge-
opfertes, keine Frucht oder Ergebnis guter und schlechter Taten, 
nicht diese Welt, nicht die andere Welt, keine Mutter, keinen 
Vater, keine spontan geborenen Wesen, keine guten und tugend-



30 

haften Asketen und Brahmanen auf der Welt, die diese Welt und 
die andere Welt durch Verwirklichung mit direkter Erkenntnis er-
fahren haben und erläutern.“ 

Geschenke: Er gibt ein Geschenk auf unhöfliche Weise, er gibt es 
nicht mit eigener Hand, gibt es auf respektlose Weise, gibt das, was 
zum Wegwerfen bestimmt ist, gibt ohne Glauben an die Wirkung 
(anāgamanadiṭṭhiko). 

Ein unrechtschaffener Mensch erscheint nach dem Tod in der Hölle 
oder im Tierreich wieder. 

Rechtschaffener Mensch (sappurisa) 

Ein rechtschaffener Mensch erkennt sowohl einen anderen 
rechtschaffenen Menschen als auch einen unrechtschaffenen 
Menschen. Die Art des rechtschaffenen Menschen ist das Gegen-
teil der Art des unrechtschaffenen Menschen (siehe oben). Ein 
rechtschaffener Mensch erscheint nach dem Tod als Wesen von 
großer Bedeutung unter den Himmelswesen oder unter den Men-
schen wieder. 

Übungsvorschlag 

Erkenne ich, wann ich mich als rechtschaffener oder als unrecht-
schaffener Mensch verhalte? 



31 

MN111  Anupada sutta  –  Einer nach dem anderen 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha lobt die große, umfassende, freudebereitende, 
schnellauffassende, scharfsichtige und durchdringende Weisheit 
des Ehrwürdigen Sāriputta. Dann beschreibt er die Übung des 
Ehrwürdigen Sāriputta, die dieser zwei Wochen lang praktizierte 
und schließlich das Erwachen erlangte. Der Ehrwürdige Sāriputta 
trat in verschiedene Erreichungszustände ein und analysierte die 
Phänomene (dhammā) in den jeweiligen Erreichungszuständen, 
eines nach dem anderen. 

Erste Vertiefung  

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für die erste 
Vertiefung: anfängliche Hinwendung des Geistes (vitakka), 
anhaltende Hinwendung des Geistes (vicāra), Verzückung (pīti), 
Glück (sukha), Einigung des Geistes (cittekaggatā).  

Weitere Phänomene: Kontakt (phassa), Gefühl (vedanā), 
Wahrnehmung (saññā), Absicht (cetanā), Geist (citta), Wollen 
(chanda), Entschlossenheit (adhimokkha), Energie (viriya), Acht-
samkeit (sati), Gleichmut (upekkhā), Aufmerken (manasikāra).  

Untersuchung der Phänomene: Diese Phänomene wurden von 
dem Ehrwürdigen Sāriputta einzeln und eines nach dem anderen 
untersucht, und er erlebte (vidita), dass diese Phänomene entstan-
den, gegenwärtig waren und verschwanden. Er erkannte mit Weis-
heit (pajānāti), dass diese Phänomene in Erscheinung treten, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren, und dass sie nach 
ihrem Vorhandensein zerfallen. Er verweilte, indem er von diesen 
Phänomenen weder angezogen noch abgestoßen wurde, unab-
hängig, frei und mit einem unbeschränkten Geist. Er erkannte mit 
Weisheit, dass es ein Entkommen jenseits dieses Erreichungs-



32 

zustandes gibt, und mit wiederholter Übung war er sich dessen 
sicher. 

Zweite Vertiefung 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für die zweite 
Vertiefung: innere Beruhigung (ajjhatta sampasāda), Verzückung 
(pīti), Glück (sukha), Einigung des Geistes (cittekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 
Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Dritte Vertiefung 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für die dritte 
Vertiefung: Glück (sukha), Achtsamkeit (sati), Wissensklarheit 
(sampajañña), Einigung des Geistes (cittekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 
Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Vierte Vertiefung 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für die vierte 
Vertiefung: Gleichmut (upekkhā), weder-schmerzhaftes-noch-
angenehmes Gefühl (adukkhamasukhā vedanā), Nicht-Erfreuen 
des Geistes aufgrund von Stille (passaddhattā cetaso anābhoga), 
Reinheit der Achtsamkeit (satipārisuddhi), Einigung des Geistes 
(cittekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 
Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Gebiet der Raumunendlichkeit 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für das Gebiet der 
Raumunendlichkeit: Wahrnehmung des Gebietes der Raumunend-
lichkeit (ākāsānañcāyatanasaññā), Einigung des Geistes (citt-
ekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 



33 

Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Gebiet der Bewusstseinsunendlichkeit 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für das Gebiet der 
Bewusstseinsunendlichkeit: Wahrnehmung des Gebietes der Be-
wusstseinsunendlichkeit (viññāṇañcāyatanasaññā), Einigung des 
Geistes (cittekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 
Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Gebiet der Nichtsheit 

Phänomene (dhammā), die charakteristisch sind für das Gebiet der 
Nichtsheit: Wahrnehmung des Gebietes der Nichtsheit 
(ākiñcaññāyatanasaññā), Einigung des Geistes (cittekaggatā). 
Weitere Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, siehe oben. 
Untersuchung der Phänomene: wie bei der ersten Vertiefung, 
siehe oben. 

Gebiet von Weder-Wahrnehmung-Noch-Nichtwahrnehmung 

Der Ehrwürdige Sāriputta trat in das Gebiet von Weder-
Wahrnehmung-Noch-Nichtwahrnehmung ein. Nachdem er acht-
sam aus diesem Erreichungszustand heraustrat, betrachtete er die 
vergangenen Phänomene, die aufgehört und sich verändert 
hatten, folgendermaßen: Diese Phänomene treten in Erscheinung, 
nachdem sie vorher nicht vorhanden waren, nach ihrem Vorhan-
densein zerfallen sie. Er verweilte, indem er von diesen 
Phänomenen weder angezogen noch abgestoßen wurde, unab-
hängig, frei und mit einem unbeschränkten Geist. Er erkannte mit 
Weisheit, dass es ein Entkommen jenseits dieses Erreichungs-
zustandes gibt, und mit wiederholter Übung war er sich dessen 
sicher. 



34 

Erlöschen von Wahrnehmung und Gefühl 

Der Ehrwürdige Sāriputta trat in das Erlöschen von Wahrnehmung 
und Gefühl ein. Und seine Triebe wurden zerstört, indem er mit 
Weisheit sah. Er trat achtsam aus diesem Erreichungszustand 
heraus und betrachtete die vergangenen Zustände, die aufgehört 
und sich verändert hatten, folgendermaßen: Diese Zustände treten 
in Erscheinung, nachdem sie vorher nicht vorhanden waren, nach 
ihrem Vorhandensein zerfallen sie. Er verweilte, indem er von 
diesen Phänomenen weder angezogen noch abgestoßen wurde, 
unabhängig, frei und mit einem unbeschränkten Geist. Er erkannte 
mit Weisheit: „Es gibt nichts mehr jenseits davon“.  

Der Buddha bestätigt, dass der Ehrwürdige Sāriputta Meisterschaft 
und Vervollkommnung in edler Sittlichkeit, in edler Sammlung, in 
edler Weisheit und in edler Befreiung erlangt hat. 

Übungsvorschlag 

Welche Phänomene (dhammā) kann ich momentan in meinem 
Geist erkennen? 



35 

MN112  Chabbisodhana sutta  – 
Die sechsfache Reinheit 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Wenn ein bhikkhu verkündet, dass er die letztendliche Erkenntnis 
erreicht hat, dann sollte dies weder anerkannt noch abgelehnt 
werden. Der bhikkhu sollte befragt werden, auf welche Weise er 
weiß und sieht, dass sein Geist durch Nicht-Anhaften befreit ist – 
in Bezug auf folgende Aspekte: 

1) Die vier Arten sich auszudrücken (das Gesehene, Gehörte, 
Empfundene, Erfahrene) 

Wenn die Triebe (āsava) des bhikkhu vernichtet sind, antwortet er, 
dass er in Bezug auf das Gesehene, Gehörte, Empfundene und 
Erfahrene verweilt, ohne angezogen zu werden, ohne abgestoßen 
zu werden, unabhängig, frei, losgelöst, mit einem unbeschränkten 
Geist. 

2) Die fünf Gruppen des Anhaftens (Form, Gefühl, Wahrneh-
mung, Gestaltungen, Bewusstsein) 

Wenn die Triebe des bhikkhu vernichtet sind, antwortet er, dass er 
die fünf Anhaftungsgruppen (pañcupādānakkhandha) als kraftlos, 
als dahinschwindend und als unzuverlässig erkannt und damit 
verstanden hat, dass sein Geist befreit ist durch das Aufgeben des 
Anhaftens, durch das Loslassen der geistigen Einstellungen und der 
Neigungen in Bezug auf die fünf Anhaftungsgruppen.  

3) Die sechs Erlebensqualitäten (Erde, Wasser, Feuer, Wind, 
Raum und Bewusstsein)  

Wenn die Triebe des bhikkhu vernichtet sind, antwortet er, dass er 
die sechs Erlebensqualitäten (dhātu) nicht als Selbst angesehen 
noch ein aus diesen sechs Erlebensqualitäten gebildetes Selbst er-
kannt und damit verstanden hat, dass sein Geist befreit ist durch 



36 

das Aufgeben des Anhaftens, durch das Loslassen der geistigen 
Einstellungen und der Neigungen, die auf diesen sechs Erlebens-
qualitäten beruhen. 

4) Die sechs inneren und äußeren Sinnesgrundlagen (Auge/For-
men, Ohr/Klänge, Nase/Gerüche, Zunge/Geschmäcker, Kör-
per/Berührungsobjekte, Geist/Geistesobjekte (dhammas)) 

Wenn die Triebe des bhikkhu vernichtet sind, antwortet er, dass er 
durch das Aufgeben von Gier, Begierde, Entzücken, Begehren, An-
haften und dem Loslassen der geistigen Einstellungen und Neigun-
gen in Bezug auf die inneren und äußeren Sinnesgrundlagen, des 
jeweiligen Sinnesbewusstseins und der Dinge, die dadurch erfahr-
bar sind, verstanden hat, dass sein Geist befreit ist. 

5) Ich-Gefühl 

Wenn die Triebe des bhikkhu vernichtet sind, antwortet er, dass er 
die vom Erhabenen gelehrte stufenweise Übung (Weltabwendung, 
Tugendläuterung, Geisteskultivierung, Weisheitsentwicklung) bis 
zum Ende praktiziert hat, und dadurch sein Geist von den Trieben 
befreit, und das Ich-Machen, Mein-Machen und die Neigung zum 
(Ich-)Dünkel in Bezug auf diesen Körper mit Bewusstsein und allen 
äußeren Zeichen (nimitta) entwurzelt ist. 

Erst nachdem diese Fragen in der oben beschriebenen Weise be-
antwortet wurden, mag man die letztendliche Erkenntnis dieses 
bhikkhu anerkennen und seine Freude darüber äußern.  

Übungsvorschlag 

Ich kann mich darin üben, bei diesen fünf Themenbereichen auf 
folgendes zu achten: Nicht verstrickt sein in das Erlebte; die fünf 
Anhaftungsgruppen als kraftlos, unbeständig und unzuverlässig 
erkennen; sich nicht mit den sechs Erlebensqualitäten identifizie-
ren; die Faszination der Sinnesgrundlagen überwinden; Ich- und 
Mein-Machen beenden. 



37 

MN113  Sappurisa sutta  –  Der rechtschaffene Mensch 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha belehrt die bhikkhus über den Charakter eines recht-
schaffenen Menschen (sappurisa) und eines unrechtschaffenen 
Menschen (asappurisa). 

Herkunft, Ansehen und Zugewinn: Ein unrechtschaffener Mensch 
aus einer hochstehenden Familie, der in die Hauslosigkeit gezogen 
ist, hohes Ansehen genießt, die vier Notwendigkeiten erhält, lobt 
sich deshalb selbst und würdigt andere herab. Ein rechtschaffener 
Mensch jedoch erwägt, dass Gier, Hass und Verblendung nicht 
durch Herkunft, Ansehen und Zugewinn vernichtet werden. 
Wichtig ist vielmehr, ob jemand den richtigen Weg eingeschlagen 
hat und sich gemäß dem Dhamma verhält. Ein rechtschaffener 
Mensch setzt also die Ausübung des Weges an erste Stelle, lobt sich 
nicht selbst und setzt andere nicht herab.  

Bildung und Wissen: Ein unrechtschaffener Mensch, der gebildet, 
ein Experte in der Disziplin (vinaya), ein Verkünder des Dhamma 
ist, lobt sich deshalb selbst und würdigt andere herab. Ein recht-
schaffener Mensch jedoch erwägt, dass Gier, Hass und Verblen-
dung nicht durch Bildung und Wissen vernichtet werden. Wichtig 
ist vielmehr, ob jemand den richtigen Weg eingeschlagen hat und 
sich gemäß dem Dhamma verhält. Ein rechtschaffener Mensch 
setzt also die Ausübung des Weges an erste Stelle, lobt sich nicht 
selbst und setzt andere nicht herab. 

Asketische Praxis: Ein unrechtschaffener Mensch, der die eine 
oder andere asketische Praxis ausübt, lobt sich deshalb selbst und 
würdigt andere herab. Ein rechtschaffener Mensch jedoch erwägt, 
dass Gier, Hass und Verblendung nicht durch asketische Praktiken 
vernichtet werden. Wichtig ist vielmehr, ob jemand den richtigen 
Weg eingeschlagen hat und sich gemäß dem Dhamma verhält. Ein 



38 

rechtschaffener Mensch setzt also die Ausübung des Weges an 
erste Stelle, lobt sich nicht selbst und setzt andere nicht herab. 

Vertiefungen (jhāna) und formlose Bereiche (āyatana): Ein 
unrechtschaffener Mensch, der den einen oder anderen Errei-
chungszustand (die vier Vertiefungen, die vier formlosen Bereiche) 
erlangt, lobt sich deshalb selbst und würdigt andere herab. Ein 
rechtschaffener Mensch jedoch erwägt, dass der Erhabene die 
Nicht-Identifikation (atammayatā) mit den meditativen Errei-
chungszuständen verkündet hat, denn, wie man es sich auch 
immer vorstellt (maññati), es ist immer anders als das. Ein recht-
schaffener Mensch setzt also die Nicht-Identifikation mit diesen 
Erreichungszuständen an erste Stelle, lobt sich nicht selbst und 
setzt andere nicht herab. 

Befreiung: Mit dem völligen Überwinden des Gebiets von Weder-
Wahrnehmung-Noch-Nichtwahrnehmung tritt ein rechtschaffener 
Mensch in das Aufhören von Wahrnehmung und Gefühl ein und 
seine Triebe sind vernichtet, indem er mit Weisheit sieht. Dieser 
bhikkhu macht sich keinerlei Vorstellungen (maññatī) mehr. 

Übungsvorschlag 

Was bedeutet es für mich, die Ausübung des Weges an erste Stelle 
zu setzen? 

Kann ich Eigendünkel bei mir entdecken? 



39 

MN114  Sevitabbāsevitabba sutta  – 
Was zu pflegen ist, und was nicht 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer:  der Buddha und der Ehrw. Sāriputta 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha lehrt in Kürze, dass unser Verhalten von zweierlei Art 
ist: eines, das gepflegt, und eines, das nicht gepflegt werden sollte. 
Der Ehrwürdige Sāriputta erläutert, dass ein Verhalten gepflegt 
werden sollte, bei dem heilsame Zustände zu- und unheilsame 
abnehmen; nicht gepflegt werden sollte ein Verhalten, bei dem 
unheilsame Zustände zu- und heilsame abnehmen. 

Erste Darlegung: Verhalten, Geistesneigung und Aufgreifen 

Körperliches Verhalten (kāyasamācāra): Durch Töten und 
Verletzen lebender Wesen, durch Stehlen und durch Fehlverhalten 
bei Sinnesvergnügen nehmen unheilsame Zustände zu und heil-
same ab. Indem man dies aufgibt und das Gegenteil pflegt, nehmen 
heilsame Zustände zu und unheilsame ab. 

Sprachliches Verhalten (vacīsamācāra): Durch unwahre, gehäs-
sige, verletzende und geschwätzige Rede nehmen unheilsame 
Zustände zu und heilsame ab. Indem man dies aufgibt und das Ge-
genteil pflegt, nehmen heilsame Zustände zu und unheilsame ab. 

Geistiges Verhalten (manosamācāra): Durch habgierige und 
übelwollende Gedanken nehmen unheilsame Zustände zu und 
heilsame ab. Indem man diese Gedanken aufgibt und die gegen-
teiligen pflegt, nehmen heilsame Zustände zu und unheilsame ab. 

Geistesneigung (cittuppāda): Mit einem Geist erfüllt von Habgier, 
Übelwollen, Grausamkeit nehmen unheilsame Zustände zu und 
heilsame ab. Durch eine davon losgelöste und gegenteilige 
Geistesneigung nehmen heilsame Zustände zu und unheilsame ab. 



40 

Aufgreifen von Wahrnehmung (saññāpaṭilābha): Durch eine 
Wahrnehmung erfüllt von Habgier, Übelwollen und Grausamkeit 
nehmen unheilsame Zustände zu und heilsame ab. Durch eine 
davon losgelöste Wahrnehmung nehmen heilsame Zustände zu 
und unheilsame ab. 

Aufgreifen von Ansicht (diṭṭhipaṭilābha): Durch eine Ansicht, die 
Ursache und Wirkung verneint, nehmen unheilsame Zustände zu 
und heilsame ab. Durch die Aufgabe einer solchen Ansicht und den 
Erwerb der weltlichen Rechten Ansicht nehmen heilsame Zustände 
zu und unheilsame ab. 

Aufgreifen von Selbstwerdung (attabhāvapaṭilābha): Wenn je-
mand eine Selbstwerdung aufgreift, die dem Leid unterworfen ist, 
nehmen unheilsame Zustände in ihm zu und heilsame ab, und es 
führt zum Nicht-Beenden des Werdens. Wenn jemand eine Selbst-
werdung aufgreift, die frei von Leid ist, nehmen unheilsame Zu-
stände in ihm ab und heilsame zu, und es führt zum Beenden des 
Werdens. 

Zweite Darlegung: Sinneserfahrungen 

Der Buddha lehrt, dass Sinneserfahrungen (Formen, Klänge, Ge-
rüche, Geschmäcker, Berührungs- und Geistesobjekte (dhammas)) 
von zweierlei Art sind, solche, die zu pflegen und solche, die nicht 
zu pflegen sind. Der Ehrwürdige Sāriputta erläutert, zu pflegen 
seien solche Sinneserfahrungen, bei denen unheilsame Zustände 
abnehmen und heilsame Zustände zunehmen; nicht zu pflegen 
seien dagegen solche, bei denen heilsame Zustände abnehmen 
und unheilsame Zustände zunehmen.  

Dritte Darlegung: Bedarfsgegenstände und Orte 

Der Buddha erklärt, dass Roben, Almosenspeise, Lagerstätten, Orte 
und Personen von zweierlei Art sind, solche, die zu nutzen, und sol-
che, die nicht zu nutzen sind. Zu nutzen seien solche, bei denen 
unheilsame Zustände abnehmen und heilsame Zustände zuneh-



41 

men; nicht zu nutzen seien dagegen solche, bei denen heilsame 
Zustände abnehmen und unheilsame Zustände zunehmen. 

Der Buddha schließt mit der Bemerkung, wenn die Welt mit ihren 
Göttern und Menschen die nähere Bedeutung dieser Lehrrede so 
verstünden wie der Ehrwürdige Sāriputta, würde es lange zum 
Wohlergehen und Glück der Welt gereichen. 

Übungsvorschlag 

Erkenne ich das Auftauchen heilsamer und unheilsamer Zustände? 

Wie richte ich meine Praxis so aus, dass heilsame Zustände 
zunehmen und unheilsame Zustände abnehmen? 



42 

MN115  Bahudhātuka sutta  – 
Viele Arten von Elementen  

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer:  der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha sagt, dass jede Furcht (bhaya), jede Unannehmlichkeit 
(upaddava) und alles Unheil (upasagga) von einem Toren 
kommen, nicht von einem weisen Menschen. Daher sollten wir uns 
darin üben, weise Menschen, Nachforschende (vīmaṁsaka), zu 
sein. Der Ehrwürdige Ānanda fragt, auf welche Weise man jeman-
den einen weisen Menschen und einen Nachforschenden nennen 
kann. Der Buddha antwortet, wer in den Erlebensqualitäten 
(dhātu), in den Sinnesgrundlagen, in der Bedingten Zusammenent-
stehung bewandert ist, sowie in dem, was möglich und was unmög-
lich ist, den kann man einen weisen Menschen und einen Nachfor-
schenden nennen. Der Ehrwürdige Ānanda bittet den Buddha um 
eine ausführlichere Darlegung seiner Aussage. 

Der Buddha erläutert die Erlebensqualitäten (dhātu): 

• Sinnesorgane, Sinnesobjekte und die entsprechenden Arten von 
Sinnesbewusstsein 

• Erde, Wasser, Feuer, Wind, Raum und Bewusstsein 
• Angenehmes (sukhadhātu), Schmerz (dukkhadhātu), Freude (so-

manassadhātu), Trauer (domanassadhātu), Gleichmut (upekkhā-
dhātu) und Unwissenheit (avijjādhātu) 

• Sinnesbegierde (kāmadhātu), Entsagung (nekkhammadhātu), 
Übelwollen (vyāpādadhātu), Nicht-Übelwollen (avyāpāda-dhā-
tu), Grausamkeit (vihiṁsādhātu) und Nicht-Grausamkeit (avi-
hiṁsādhātu) 

• Sinnessphäre (kāmadhātu), Sphäre der Form (rūpadhātu), form-
lose Sphäre (arūpadhātu) 

• das Gestaltete (saṅkhatādhātu) und das Nicht-Gestaltete 
(asaṅkhatādhātu) 



43 

Der Buddha erläutert die sechs inneren und äußeren Sinnes-
grundlagen: das Auge und Formen, das Ohr und Klänge, die Nase 
und Gerüche, die Zunge und Geschmäcker, den Körper und Be-
rührungsobjekte sowie den Geist und Geistesobjekte (dhammas).  

Der Buddha erklärt die Bedingte Zusammenentstehung, die zum 
Leiden führt und diejenige, die zum Erlöschen des Leidens führt.  

Der Buddha erklärt das Mögliche und das Unmögliche: Jemand mit 
Rechter Ansicht kann keine Gestaltung als beständig, erfreulich, als 
Selbst ansehen, er kann seine Mutter, seinen Vater oder einen 
arahant nicht töten, er kann nicht das Blut eines Tathāgata ver-
gießen, er kann keine Spaltung im Sangha verursachen und keinen 
anderen Lehrer anerkennen. Bei einem Weltling bestehen diese 
Möglichkeiten jedoch. 

Jemand mit Rechter Ansicht versteht, dass in einem Weltensystem 
nur ein einziger Buddha oder Universalherrscher erscheinen kann. 
Er versteht, dass es nicht möglich ist, dass eine Frau ein Buddha 
oder ein Universalherrscher sein oder die Stelle von Sakka, Māra 
oder Brahmā einnehmen kann. 

Jemand mit Rechter Ansicht versteht, dass körperliches, sprach-
liches oder geistiges Fehlverhalten kein erwünschtes, erfreuliches, 
angenehmes Ergebnis hervorbringt, oder dass eine solche Person 
nach dem Tode an einem glücklichen Bestimmungsort wieder-
erscheinen kann. Durch gutes körperliches, sprachliches oder 
geistiges Verhalten ist all das dagegen möglich. 

Übungsvorschlag 

Kann ich alle Gestaltungen als unbeständig, leidhaft und ohne 
Selbst ansehen? 

Erkenne ich körperliches, sprachliches oder geistiges Fehlver-
halten, wenn es in Erscheinung tritt? 



44 

MN116  Isigili sutta  —  Der Schlund der Seher 

Ort: bei Rājagaha, auf dem Berg Isigili, dem Schlund der Seher  
Wer:  der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha sagt, der Berg Isigili habe im Unterschied zu anderen 
Bergen seinen Namen, Schlund der Seher, beibehalten. In früheren 
Zeiten hielten sich fünfhundert Paccekabuddhas lange auf diesem 
Berg auf. Man sah sie in diesen Berg eintreten, danach waren sie 
nicht mehr zu sehen. Die Menschen, die das sahen, sagten: „Dieser 
Berg verschlingt diese Seher.“ Daher käme der Name. 

Der Buddha lehrt die bhikkhus die Namen dieser Paccekabuddhas 
und benennt bei einigen ihre Eigenschaften: Sie sind gierlos, frei 
von Leiden, aus eigener Kraft erwacht, aufrecht, wahrhaftig und 
weise, haben das Haften überwunden, Māras Macht besiegt, sind 
frei von Stolz, fleckenlos und strahlend, tragen den letzten Körper, 
sind nicht mehr ans Dasein gebunden, frei von Begehren und 
Begierde, haben den Zustand des Friedens erlangt, sind geläutert 
und exzellent, erwacht mit befreitem Geist. 

Übungsvorschlag 

Durch die Reflexion der Eigenschaften der Paccekabuddhas kann 
ich Freude und Zuversicht kultivieren. 



45 

MN117  Mahācattārīsaka sutta  –  Die Großen Vierzig  

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer:  der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha lehrt die Edle Rechte Sammlung mit den anderen 
sieben Faktoren des Edlen Achtfachen Pfades als Stützen und 
notwendige Bedingungen. Er sagt, die Edle Rechte Sammlung sei 
die Einigung des Geistes (cittassa ekaggatā), ausgestattet mit 
Rechter Ansicht, Rechter Gesinnung, Rechter Rede, Rechtem 
Handeln, Rechter Lebensweise, Rechter Anstrengung und Rechter 
Achtsamkeit. 

Rechte Ansicht kommt dabei an erster Stelle. Sie ermöglicht es, 
falsche und richtige Ansichten zu unterscheiden und durchzieht 
den gesamten Edlen Achtfachen Pfad. Die weltliche (lokiya) Rechte 
Ansicht ist von Trieben (āsavas) beeinträchtigt, hat an Verdiensten 
teil, resultiert in Aneignungen (upadhi). Die überweltliche 
(lokuttara) Rechte Ansicht ist triebfrei, gründet sich auf Weisheit, 
die spirituelle Fähigkeit (indriya) der Weisheit, die Geisteskraft 
(bala) der Weisheit, den Erwachensfaktor der Wirklichkeitsergrün-
dung (dhammavicaya sambojjhanga) und führt als Pfadfaktor zur 
Befreiung. 

Wenn wir die Anstrengung unternehmen, eine falsche Ansicht zu 
überwinden, dann ist das Rechte Anstrengung. Tun wir dies mit 
Achtsamkeit, dann ist das Rechte Achtsamkeit. So unterstützen 
sich diese drei Pfadfaktoren – Rechte Ansicht, Rechte Anstrengung, 
Rechte Achtsamkeit – gegenseitig. 

Der Buddha beschreibt, worin bei den Pfadfaktoren Gesinnung, 
Rede, Handeln und Lebensweise falsches und richtiges Verhalten 
besteht. Hierbei kann rechtes Verhalten weltlichen oder überwelt-
lichen Charakter haben und es wird durch das Zusammenwirken 
der Pfadfaktoren Rechte Ansicht, Rechte Anstrengung und Rechte 
Achtsamkeit unterstützt. 



46 

Der Buddha lehrt, wie die Rechten Pfadfaktoren bedingt entste-
hen. Auf Grundlage der Rechten Ansicht führt der Edle Achtfache 
Pfad bis zur Rechten Befreiung. Ein Übender in höherer Schulung 
gelangt auf diesem Pfad bis zur Rechten Sammlung, ein arahant er-
reicht zusätzlich die beiden letzten Pfadfaktoren, nämlich Rechtes 
Wissen (das Wissen von der Vernichtung der Triebe) und Rechte 
Befreiung (das Erleben der Befreiung von allen Trieben). 

Abschließend wird das Gesagte in 20 heilsame Faktoren (= 10 
Rechte Faktoren und die heilsamen Zustände, die jeweils daraus 
entstehen) und 20 unheilsame Faktoren (= 10 falsche Faktoren und 
die unheilsamen Zustände, die jeweils daraus entstehen) aufgelis-
tet, also insgesamt 40 Faktoren. Daher nennt der Buddha diese 
Lehrrede die „Dhamma-Lehrrede über die Großen Vierzig“ und 
sagt, wenn jemand den Rechten Zehnfachen Pfad ablehnen sollte, 
dann preist er den falschen Zehnfachen Pfad und schafft damit ei-
nen Grund, ihn hier und jetzt zurecht zu weisen.  

Übungsvorschlag 

Wie wirken bei der Praxis von Rechter Gesinnung, Rechter Rede, 
Rechtem Handeln und Rechter Lebensweise die Pfadfaktoren 
Rechte Ansicht, Rechte Anstrengung und Rechte Achtsamkeit 
zusammen? 



47 

MN118  Ānāpānasati sutta  – 
Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen 

Ort: bei Sāvatthī im Östlichen Park, im Palast von Migāras Mutter 
Wer:  der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha lobt die Fortschritte der bhikkhus durch die Übungen 
der 37 das Erwachen fördernden Dinge (bodhipakkhiyadhamma), 
der erhabenen Verweilungen (brahmavihāra), der Meditation über 
die Nicht-Schönheit, der Entfaltung der Wahrnehmung von Unbe-
ständigkeit und der Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen.  

Danach lehrt er den anwesenden ariya-sangha Achtsamkeit mit 
dem Ein- und Ausatmen (ānāpānasati), um das noch nicht Er-
reichte zu erreichen, das noch nicht Verwirklichte zu verwirklichen. 
Er erklärt, dass der Nutzen dieser Praxis darin besteht, die Grund-
lagen der Achtsamkeit (satipaṭṭhāna) zu vervollkommnen. Diese 
wiederum vervollkommnen die Erwachensglieder (bojjhanga), 
woraus wahres Wissen und Befreiung entstehen. 

Der bhikkhu zieht sich an einen abgelegenen Ort zurück, hält 
Achtsamkeit gegenwärtig und atmet klarbewusst ein und aus. Er 
weiß (pajānāti), wenn er lang oder kurz ein- oder ausatmet. Wäh-
rend er atmet, übt (sikkhati) er sich, die gesamte Körperlich-
keitsgruppe (sabbakāya) zu erleben (paṭisaṁvedī) und ihre Gestal-
tungen (kāya-saṅkhāra) zu beruhigen (passambhati). 

Während er atmet, übt er sich Freude (pīti) und Glück (sukha) zu 
erleben, die Gestaltungen des Geistes (citta-saṅkhāra) zu erleben 
und sie zu beruhigen.  

Während er atmet, übt er sich den Geist zu erleben, ihn zu erfreuen 
(abhippamodati), zu sammeln (samādahati) und zu befreien (vimo-
ceti).  

Während er atmet, übt er sich, Unbeständigkeit zu sehen 
(aniccānupassī), Entreizung zu sehen (virāgānupassī), Erlöschen zu 



48 

sehen (nirodhānupassī) und Loslassen zu sehen (paṭinissaggānu-
passī). 

Weil der bhikkhu eifrig (ātāpī), achtsam (satimant) und wissensklar 
(sampajañña) bei der Körperlichkeit, den Gefühlen, dem Geist und 
den Geistesobjekten (dhammas) verweilt, nachdem er Habgier 
(abhijjhā) und Trauer (domanassa) gegenüber der Welt beseitigt 
hat, bringt er die vier Grundlagen der Achtsamkeit zur Vollendung.  

Da in ihm unablässige Achtsamkeit (sati) verankert ist, er die 
Zustände mit Weisheit erforscht (dhammavicaya), unermüdliche 
Energie (viriya) hervorbringt, Verzückung (pīti) erfährt, Körper und 
Geist gestillt (passaddhi) werden, der Geist sich einigt (samādhi) 
und er diesen mit Gleichmut (upekkhā) betrachtet, werden diese 
sieben Erwachensglieder entwickelt und vervollkommnet. Dies gilt 
für alle vier Grundlagen der Achtsamkeit. 

Die Erwachensglieder werden durch Abgeschiedenheit (viveka), 
Entreizung (viraga) und Erlöschen (nirodha) gefördert und führen 
zum Aufgeben (vossagga). So vervollkommnen die entfalteten und 
häufig geübten sieben Erwachensglieder wahres Wissen und Be-
freiung. 

Übungsvorschlag 

Was kann ich von der umfassenden Anleitung des Buddha zur Acht-
samkeit beim Atmen für meine Meditation und tägliche Praxis ler-
nen? 



49 

MN119  Kāyagatāsati sutta  –  
Achtsamkeit auf den Körper 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer:  der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha trifft die bhikkhus im Gespräch über die Achtsamkeit 
auf den Körper (kāyagatāsati), die von großer Frucht und großem 
Nutzen ist. Dann erklärt er diese Übung in allen Aspekten. 

Der bhikkhu hält Achtsamkeit gegenwärtig und atmet klarbewusst 
ein und aus. Er weiß (pajānāti), wenn er lang oder kurz ein- oder 
ausatmet. Während er atmet, übt (sikkhati) er sich, die gesamte 
Körperlichkeitsgruppe (sabbakāya) zu erleben (paṭisaṁvedī) und 
ihre Gestaltungen (kāya-saṅkhāra) zu beruhigen (passambhati). 

Er weiß (pajānāti), in welcher Körperstellung er sich befindet. 

Er ist wissensklar (sampajañña) bei allen körperlichen Handlungen. 

Er untersucht (paccavekkhati) systematisch seinen Körper, der von 
Haut umhüllt, von vielfältigen unreinen Dingen angefüllt ist, wie 
z.B. Kopfhaare, ..., Gelenkschmiere und Urin. So wie man in einem 
Sack, der an beiden Seiten Öffnungen hat, die darin enthaltenen 
verschiedenen Getreidekörner untersuchen könnte. 

Er untersucht systematisch seinen Körper, wie er aus den 
Erlebensqualitäten (dhātu) besteht: Erde, Wasser, Feuer und Wind. 
Es ist so, wie wenn ein Metzger an einer Straßenkreuzung eine Kuh 
in ihre Einzelteile zerlegt. 

Er vergleicht seinen Körper mit einer Leiche in verschiedenen Pha-
sen des Verrottens, bis die Knochen zu Staub zerfallen.  

Er tritt in die erste Vertiefung ein und durchtränkt den Körper 
vollständig mit Verzückung (pīti) und Glückseligkeit (sukha), die aus 
der Abgeschiedenheit (viveka) entstanden sind. So wie ein Bade-



50 

meister Seifenpulver mit Wasser benetzt und knetet, bis es 
vollständig von Feuchtigkeit durchdrungen ist.  

Er tritt in die zweite Vertiefung ein und durchtränkt den Körper 
vollständig mit Verzückung und Glückseligkeit, die aus der Samm-
lung (samādhi) entstanden sind. So wie ein See ohne Zufluss, nur 
von kühlem Grundwasser gespeist, vollständig von diesem Wasser 
durchdrungen ist.  

Er tritt in die dritte Vertiefung ein, gleichmütig, achtsam und wis-
sensklar verweilend, und durchtränkt den Körper vollständig mit 
Glückseligkeit, die frei von Verzückung ist. So wie einige Lotuspflan-
zen, die in einem Teich unter Wasser gedeihen, vollständig von 
Wasser durchdrungen sind.  

Er tritt in die vierte Vertiefung ein, und verweilt in der weder- 
angenehmen-noch-unangenehmen Reinheit des Gleichmuts und 
der Achtsamkeit und durchdringt den Körper mit reinem Geist 
(parisuddha cetasā). So als ob ein Mann von Kopf bis Fuß in ein 
weißes Tuch gehüllt dasitzt, sodass kein Körperteil davon 
unbedeckt ist.  

Wenn die oben aufgeführten Übungen umsichtig, eifrig und 
entschlossen praktiziert werden, dann werden Erinnerungen und 
Absichten, die auf dem Haushälterleben beruhen, überwunden. 
Dadurch wird der Geist gefestigt, zur Ruhe und Einheit gebracht 
und gesammelt. 

Anschließend hebt der Buddha mit vielen Beispielen die 
herausragende Bedeutung der Achtsamkeit auf den Körper hervor 
und zählt zehn Vorteile auf, die erwartet werden können, wenn die 
Achtsamkeit auf den Körper immer wieder gepflegt wird.  

Übungsvorschlag 

Welche der angeführten Übungen kann ich in meiner gegen-

wärtigen Situation anwenden? 



51 

MN120  Saṅkhārupapatti sutta  – 
Wiedererscheinen durch Gestalten 

Ort: Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 

Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha lehrt die bhikkhus das Wiedererscheinen durch 
Gestalten (saṅkhārupapatti) und Ausrichten des Geistes (cittaṁ 
dahati).  

Ein bhikkhu besitzt Vertrauen (saddha), Sittlichkeit (sīla), 
Gelehrsamkeit (suta), Großzügigkeit (cāga) und Weisheit (paññā). 
Er hat den Wunsch, nach der Auflösung des Körpers in einem 
bestimmten Daseinsbereich wieder zu erscheinen. Wenn er seinen 
Geist wieder und wieder darauf ausrichtet (dahati) und ihn 
entschlossen (adhiṭṭhāti) entsprechend entfaltet (bhāveti), dann 
wird er dort, wo er möchte, wiedererscheinen.   

Im Folgenden werden verschiedene erwünschte künftige Daseins-
bereiche aufgezählt: 

Der Daseinsbereich der Menschen: 
wohlhabende Adelige, Brahmanen oder Haushälter.  

Der Daseinsbereich der Götter der Sinnessphäre (kama loka): 
die Himmelswesen aus den sechs deva-Bereichen. 

Der Daseinsbereich der Götter der feinkörperlichen Ebenen (rūpa 
loka): die Götter aus 21 verschiedenen rūpa-Bereichen. 

Der Daseinsbereich der Götter der immateriellen Ebenen (arūpa 
loka): die Götter aus den vier arūpa-Bereichen. 

Ein bhikkhu, der Vertrauen, Sittlichkeit, Gelehrsamkeit, 
Großzügigkeit und Weisheit besitzt, kann aber auch den Gedanken 
haben: „Möge ich hier und jetzt in die Geistesbefreiung, die 
Befreiung durch Weisheit eintreten“. Durch eigene Verwirklichung 
mit direkter Erkenntnis erlangt er hier und jetzt Befreiung, die mit 



52 

der Vernichtung der Triebe triebfrei ist und verweilt darin. Dieser 
bhikkhu erscheint nirgendwo wieder. 

Übungsvorschlag 

Möchte ich in einem künftigen Daseinsbereich wiedererscheinen 
oder möchte ich hier und jetzt Befreiung erlangen? 

  



53 

MN121  Cūḷasuññata sutta  –  
Die kürzere Lehrrede über Leerheit 

Ort: bei Sāvatthī im Östlichen Park, im Palast von Migāras Mutter 
Wer:  der Buddha 
An wen: der Ehrw. Ānanda 

Der Buddha sagt, dass er oft in Leerheit verweilt und erklärt dem 
Ehrwürdigen Ānanda das Verweilen in Leerheit (suññatāvihāra). 
Zur Veranschaulichung beginnt er mit einem Beispiel: der Palast 
von Migāras Mutter ist leer von Menschen, Tieren und Gegenstän-
den; er ist jedoch nicht ganz leer (asuññatā), da Eines (ekatta) an-
wesend ist, nämlich die Gemeinschaft der Mönche. 

In gleicher Weise geht der bhikkhu folgendermaßen vor: Er achtet 
nicht auf die Wahrnehmung „Dorf“, er achtet nicht auf die Wahr-
nehmung „Menschen“. Er achtet ausschließlich auf das Eine, das 
durch die Wahrnehmung „Wald“ entsteht.  

Der bhikkhu achtet weder auf die Wahrnehmung „Men-
schen“ noch auf die Wahrnehmung „Wald“ – er achtet einzig und 
alleine schrittweise auf die Wahrnehmung „Erde“, auf die Wahr-
nehmung der vier formlosen Vertiefungen (ayatana) und auf die 
merkmallose Sammlung des Geistes (animitta cetosamādhi). 

Der Geist des bhikkhu dringt (pakkhandati) in die jeweilige Wahr-
nehmung ein und erlangt Zuversicht, Beständigkeit und Entschlos-
senheit. Er registriert die Abwesenheit aller Störungen (darathā), 
die von Wahrnehmungen abhängen, die er gerade nicht beachtet. 
Es sind nur Störungen gegenwärtig, die von der jeweiligen Wahr-
nehmung abhängen. Bei der merkmallosen Sammlung des Geistes 
besteht die Störung in den sechs Sinnesgrundlagen, die vom Körper 
abhängen und durch das Leben bedingt sind. Er weiß (pajānāti), 
dass diese Art der Wahrnehmung leer ist von den Wahrnehmun-
gen, auf die er nicht achtet, und nur das gegenwärtig ist, auf das er 
gerade achtet. Das ist sein echtes, unverzerrtes, reines Hinabstei-
gen in die Leerheit. 



54 

Sollte der Übende erkennen, dass die merkmallose Sammlung des 
Geistes produziert und willentlich herbeigeführt und damit dem 
Aufhören unterworfen ist, wird sein Geist vom Sinnestrieb, vom 
Werdenstrieb und vom Unwissenheitstrieb befreit. Dann gibt es 
nur noch Störungen, die mit den sechs Sinnesgrundlagen verbun-
den sind, die vom Körper abhängen und durch das Leben bedingt 
sind. Damit ist das Hinabsteigen in die Leerheit vollendet und un-
übertrefflich. 

Übungsvorschlag 

Kann ich erkennen, welche Störung gerade gegenwärtig ist, und 
kann ich meine Wahrnehmung entsprechend ausrichten, um diese 
zu überwinden? 



55 

MN122  Mahāsuññata sutta  – 
Die längere Lehrrede über Leerheit 

Ort: im Land der Sakyer, bei Kapilavatthu, in Nigrodhas Park 
Wer: der Buddha 
An wen: der Ehrw. Ānanda 

Der Buddha erklärt dem Ehrwürdigen Ānanda, dass es für einen 
bhikkhu, der sich der Geselligkeit hingibt, nicht möglich ist, nach 
Belieben und ohne Schwierigkeiten die Glückseligkeit der Ent-
sagung, die Glückseligkeit der Abgeschiedenheit, die Glückseligkeit 
des Friedens, die Glückseligkeit des Erwachens zu erlangen. Noch 
ist es für diesen bhikkhu möglich, in die zeitweilige oder in die 
anhaltende Geistesbefreiung einzutreten. Aber für einen bhikkhu, 
der zurückgezogen lebt, ist dies möglich.  

Da jegliche Form der Veränderung unterworfen ist, führt das 
Erfreuen an Form unweigerlich zu Leiden. Daher empfiehlt der 
Buddha, innerlich in Leerheit (suññatā) einzutreten, indem man 
allen Merkmalen (nimitta) keine Aufmerksamkeit schenkt, und 
darin zu verweilen. Dies ist möglich, wenn der bhikkhu seinen Geist 
innerlich zur Ruhe und Einheit bringt, indem er die vier Vertie-
fungen (jhāna) praktiziert. Dann richtet er seine Aufmerksamkeit 
innerlich, äußerlich, sowie innerlich und äußerlich auf Leerheit. 
Desgleichen richtet er seine Aufmerksamkeit auf Unerschütterlich-
keit (āneñja). Bei dieser Übung sollte ihm klar bewusst sein, ob es 
ihm nicht gelingt oder ob es ihm gelingt, dass sein Geist in Leerheit 
und Unerschütterlichkeit eintritt und er Zuversicht, Beständigkeit 
und Entschlossenheit erlangt. Gelingt es ihm nicht, sollte er zu sei-
nem ursprünglichen Meditationsobjekt zurückkehren und seinen 
Geist erneut darauf sammeln.  

Wenn ein bhikkhu so verweilt, hat er beim Gehen, Stehen, Sitzen 
oder Liegen stets die Wissensklarheit, dass ihn bei den jeweiligen 
Körperpositionen keine unheilsamen Geisteszustände der Habgier 
(abhijjhā) und Trauer (domanassa) bestürmen.  



56 

Wenn ein bhikkhu so verweilt, fasst er wissensklar den Entschluss, 
sich nicht an leerem Geschwätz zu beteiligen und keine unheil-
samen Gedanken zu denken. Er entscheidet sich vielmehr, nur über 
heilsame Dinge zu sprechen und nur heilsame Gedanken zu den-
ken, die zur Befreiung führen. 

Ein bhikkhu sollte fortwährend reflektieren und klar verstehen, ob 
er Gier und Begierde in Bezug auf die fünf Stränge sinnlichen 
Vergnügens noch nicht überwunden oder bereits überwunden hat. 

Ein bhikkhu sollte bei den fünf Gruppen des Anhaftens jeweils 
deren Ursprung und Verschwinden betrachten; damit wird der „Ich 
bin“ Dünkel in ihm überwunden und er ist sich dessen klar bewusst. 

Ein Schüler sollte dem Lehrer nicht folgen wegen seiner 
geistreichen Reden, sondern wegen Belehrungen, die zur Geistes-
befreiung führen, nämlich Reden über geringe Wünsche, Abge-
schiedenheit, Hervorbringen von Energie, Sittlichkeit, Sammlung 
und Weisheit.  

Wenn sich Übende in die Abgeschiedenheit zurückziehen, sich aber 
durch Kontakt mit Menschen von Sinnesgenüssen angezogen 
fühlen und diesem Begehren erliegen, dann kehren sie wieder in 
das weltliche Leben zurück. Sie werden von unheilsamen Geistes-
zuständen befleckt, die zu neuem Werden führen.  

Wenn ein Lehrer aus Mitgefühl den Dhamma lehrt, reagieren 
manche Schüler feindselig: Sie wollen nicht zuhören oder sich 
anstrengen, um zu verstehen; sie wenden sich ab. Stattdessen 
sollten die Schüler dem Lehrer mit Freundlichkeit begegnen, indem 
sie zuhören, sich anstrengen und sich nicht abwenden. Dies wird 
lange zu ihrem Wohlergehen und Glück gereichen. 

Übungsvorschlag 

Neige ich zu Geselligkeit oder fühle ich mich in der Abgeschieden-

heit wohl?  



57 

MN123  Acchariya-abbhuta sutta  – 
Wunderbar und erstaunlich 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Ehrw. Ānanda 
An wen: die Gemeinschaft der bhikkhus 

Die bhikkhus preisen den Erhabenen, weil er über die Buddhas der 
Vergangenheit Bescheid weiß. Der Buddha hört davon und 
beauftragt den Ehrwürdigen Ānanda, ausführlicher die wunder-
baren und erstaunlichen Eigenschaften des Tathāgata zu erläutern. 

Der Ehrwürdige Ānanda berichtet, was er vom Erhabenen 
diesbezüglich selbst gehört hatte: von der Zeit des Bodhisatta im 
Tusita Himmel, den wundersamen Umständen bei der Empfängnis 
und der Geburt sowie dem Tod der Mutter. 

Abschließend weist der Buddha auf eine andere wunderbare und 
erstaunliche Eigenschaft des Tathāgata hin: Dem Tathāgata ist be-
kannt (vidita) wie Gefühle, Wahrnehmungen und Gedanken ent-
stehen, gegenwärtig sind und verschwinden. 

Übungsvorschlag   

Gelingt es mir, Gefühle, Wahrnehmungen und Gedanken in ihrem 
Entstehen, Bestehen und Vergehen wahrzunehmen?  



58 

MN124  Bakkula sutta  –  Bakkula Sutta 

Ort: bei Rājagaha im Bambushain, dem Eichhörnchenpark 
Wer: der Ehrw. Bakkula 
An wen: Acela Kassapa 

Acela Kassapa befragt den ihm aus Laientagen bekannten bhikkhu 
Bakkula über die 80 Jahre, die er im Orden verbrachte. Der 
Ehrwürdige Bakkula erklärt, dass während dieser ganzen Zeit 
weder eine Wahrnehmung noch ein Gedanke der Sinnesgier, des 
Übelwollens oder der Grausamkeit in ihm entstanden sei. Noch 
habe er eine Robe von einem Haushälter angenommen oder getra-
gen, noch habe er eine Robe für sich oder seine Gefährten angefer-
tigt. Nie habe er eine Einladung zu einer Mahlzeit angenommen. Er 
habe in keinem Haus gesessen oder gegessen, nie die Merkmale 
und das Erscheinungsbild einer Frau betrachtet, nie einer Frau, 
bhikkhuni oder Novizin den Dhamma gelehrt, niemand ordiniert, 
nie sich bedienen lassen, nie das Badehaus besucht, nie seine 
Gefährten massiert, nie eine Krankheit erfahren, nie ein Sitzpolster 
oder Bett benutzt oder die Regenklausur innerhalb eines Dorfes 
verbracht. Nur sieben Tage habe er die Almosenspeise des Landes 
als Schuldner zu sich genommen, und am achten Tag sei er zur 
letztendlichen Erkenntnis erwacht. 

Acela Kassapa ist so inspiriert, dass er die Vollordination wünscht 
und kurz darauf die Arahantschaft erreicht. 

Bei späterer Gelegenheit informiert der Ehrwürdige Bakkula die 
bhikkhus, dass er am selben Tag noch das endgültige Nibbāna 
erlangen werde. Danach erlangte der Ehrwürdige Bakkula, inmit-
ten des Sangha der bhikkhus sitzend, endgültiges Nibbāna. 

Übungsvorschlag 

Habe ich das für mich förderliche Niveau an Enthaltsamkeit 
gefunden? 



59 

MN125  Dantabhūmi sutta  –  Die Stufe des Gezähmten 

Ort: bei Rājagaha im Bambushain, dem Eichhörnchenpark 
Wer: der Buddha 
An wen: Novize Aciravata 

Prinz Jayasena trifft den Novizen Aciravata und bittet ihn zu 
erklären, wie man Einheit des Geistes (cittassa ekaggata) erlangen 
kann. Die Erklärung überzeugt ihn jedoch nicht, er hält es für 
unmöglich und geht weg. 

Aciravata berichtet dem Buddha diesen Vorfall. Der Erhabene 
erklärt, dass jemand, der vollständig in den Sinnesvergnügungen 
aufgeht, wie Prinz Jayasena, niemals verstehen kann, was durch 
Weltabwendung (nekkhamma) erreichbar ist. Es sei wie mit ge-
zähmten und ungezähmten Tieren: Die Ungezähmten könnten nie 
dieselben Aufgaben verrichten, nie dieselben Zustände erreichen 
wie die Gezähmten. 

Weiter gibt der Erhabene das Beispiel von zwei Freunden, von 
denen einer einen Berg besteigt, während der andere am Fuß des 
Berges zurückbleibt. Der Freund, der am Fuß des Berges zurück-
blieb, fragt den auf dem Gipfel, was er von dort oben sieht. Als 
dieser ihm die sich vor ihm ausbreitende schöne Landschaft be-
schreibt, erklärt der unten Gebliebene das für unmöglich. Darauf-
hin steigt der eine Freund herunter und nimmt den anderen 
Freund mit auf den Gipfel. Dort muss dieser zugeben, dass er, weil 
er von dem Berg in der Sicht behindert war, nicht sehen konnte, 
was von oben zu sehen ist. Noch größer als der Berg sei die Masse 
der Unwissenheit, die den Prinzen in der Sicht behindert.  

Im Anschluss vergleicht der Erhabene das Zähmen und das 
aufwendige Training eines Waldelefanten mit dem Ziel, ihn zu 
einem des Königs würdigen Elefanten zu machen, mit der vom 
Tathāgata gelehrten stufenweisen Übung. Dabei vergleicht er die 
vier Grundlagen der Achtsamkeit (satipaṭṭhānā) mit dem Pfosten, 
an welchem der zu zähmende Elefant angebunden wird, um ihn 



60 

vom Waldleben zu entwöhnen und Gefallen an seinen neuen 
Lebensumständen finden zu lassen. Die vier Grundlagen der 
Achtsamkeit dienen bei einem bhikkhu dazu, seine Gewohnheiten, 
Erinnerungen und Absichten, die auf dem Haushälterleben be-
ruhen, zu bezähmen, den wahren Weg zu erlangen und Nibbāna zu 
verwirklichen. Mit der Vernichtung der Triebe gilt ein bhikkhu dann 
als „gezähmt“. 

Übungsvorschlag 

Habe ich genügend Vertrauen entwickelt, um die Möglichkeit des 
Erwachens in Betracht zu ziehen und das dazu nötige Training auf 
mich zu nehmen? 



61 

MN126  Bhūmija sutta  –  Bhūmija 

Ort: bei Rājagaha im Bambushain, dem Eichhörnchenpark 
Wer: der Buddha 
An wen: Ehrw. Bhumija 

Prinz Jayasena gibt gegenüber dem Ehrwürdigen Bhūmija die Auf-
fassung wieder, dass unabhängig von den eigenen Wünschen und 
Erwartungen das heilige Leben zu keiner Frucht führt. Der Ehrwür-
dige Bhūmija erklärt, dass der Erfolg im heiligen Leben nicht von 
Wünschen und Erwartungen abhängt, sondern von der Art und 
Weise, wie es geführt wird. Angemessene Praxis führt zu Frucht, 
unangemessene nicht.  

Der Erhabene erläutert, dass Asketen und Brahmanen, die falsche 
Ansicht, falsche Gesinnung, falsche Rede, falsches Handeln, falsche 
Lebensweise, falsche Anstrengung, falsche Achtsamkeit und fal-
sche Sammlung haben, unabhängig von ihren Wünschen und Er-
wartungen keine Frucht (phala) im heiligen Leben hervorbringen 
werden. Hingegen werden diejenigen, die dem Edlen Achtfachen 
Pfad folgen, unabhängig von ihren Wünschen und Erwartungen 
Frucht hervorbringen. 

Zur Veranschaulichung benutzt der Erhabene folgende Gleichnisse: 
Die Versuche, Öl aus Sand herzustellen, Milch aus den Hörnern 
einer Kuh zu pressen, Wasser aufzuschäumen, um Butter zu ma-
chen oder zwei nasse, grüne Holzstücke aneinander zu reiben, um 
Feuer zu machen, sind unangemessene Vorgehensweisen, die 
keine Früchte tragen können. Hingegen sind die Versuche, Öl aus 
Sesam zu pressen, Milch aus dem Euter einer Kuh zu melken, 
Butter aus Sauermilch zu stampfen oder Feuer durch das Reiben 
von trockenem Holz zu machen, geeignet, Frucht hervorzubringen.   

Übungsvorschlag 

Richte ich mein Leben nach dem Edlen Achtfachen Pfad aus?  



62 

MN127  Anuruddha sutta  –  Anuruddha  

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Ehrw. Anuruddha 
An wen: Zimmermann Pañcakaṅga und Ehrw. Abhiya Kaccāna 

Der Zimmermann Pañcakaṅga fragt den Ehrwürdigen Anuruddha, 
ob es einen Unterschied zwischen „Grenzenloser Geistes-
befreiung“ und „Zunehmender Geistesbefreiung“ gibt. Der Ehr-
würdige Anuruddha erklärt, dass sich diese Geistesbefreiungen 
sowohl in der Bedeutung (nānatthā) als auch in der Bezeichnung 
(nānābyañjanā) unterscheiden. 

Grenzenlose Geistesbefreiung (appamāṇā cetovimutti) kann 

durch die Kultivierung der vier brahmaviharā erreicht werden. 

Bei der Zunehmenden Geistesbefreiung (mahaggatā cetovimutti) 
fokussiert (adhimuccita) sich der Meditierende auf ein immer 
größer werdendes Gebiet, durchdringt (pharitvā) es und verweilt 
(viharati) dabei: vom Wurzelwerk eines Baumes bis hin zu der vom 
Ozean umgrenzten Erde. 

Der Ehrwürdige Anuruddha erklärt, dass es vier Arten des 
Wiedererscheinens (bhavūpapattiyo) gibt: Je nachdem, ob sich 
jemand auf “begrenzten, unermesslichen, befleckten oder reinen 
Glanz” fokussiert und diesen durchdrungen hat, erscheint er nach 
dem Tod unter den Himmelswesen des Begrenzten, Unermess-
lichen, Befleckten oder Reinen Glanzes wieder. 

Gleichnis von den Fliegen: Jenen Himmelswesen kommt nicht der 
Gedanke, dass sie beständig wären und dennoch finden sie 
Vergnügen, wo immer sie sich niederlassen. Genauso wie Fliegen, 
die nicht an Beständigkeit denken und überall Vergnügen finden. 

Begrenzter und Unermesslicher Glanz: Auf eine Frage des 
Ehrwürdigen Abhiya Kaccāna, der ebenfalls anwesend ist, 
antwortet der Ehrwürdige Anuruddha, dass es unter den Glänzen-



63 

den Himmelswesen sowohl Wesen des Begrenzten als auch Wesen 
des Unermesslichen Glanzes gibt. Dies ist abhängig von der zuneh-
menden Größe des Gebietes, auf das sich der Meditierende fo-
kussiert und das er durchdringt.   

Befleckter und Reiner Glanz: Auf eine weitere Frage des Ehr-
würdigen Abhiya Kaccāna antwortet der Ehrwürdige Anuruddha, 
dass es unter den Glänzenden Himmelswesen sowohl Wesen des 
Befleckten als auch des Reinen Glanzes gibt. Der Meditierende 
fokussiert sich auf “Befleckten Glanz” und durchdringt ihn. Aber 
körperliches Tadelnswertes (kāyaduṭṭhulla), Stumpfheit und Matt-
heit sowie Aufgeregtheit und Besorgtheit sind von ihm noch nicht 
vollständig entfernt worden. Daher meditiert er gleich einer 
Öllampe, die mit verunreinigtem Öl und verunreinigtem Docht 
trübe brennt. Er erscheint nach dem Tode bei den Himmelswesen 
des Befleckten Glanzes wieder. Ein Meditierender jedoch, bei dem 
die oben genannten Hindernisse aufgelöst sind, erscheint nach 
dem Tod bei den Himmelswesen des Reinen Glanzes wieder. 

 



64 

MN128  Upakkilesa sutta  –  Geistestrübungen  

Ort:  bei Kosambī in Ghositas Park und Östlicher Bambuspark 
Wer: der Buddha 
An wen:  die Mönche von Kosambi; Ehrw. Anuruddha, Ehrw. Nandiya, 

Ehrw. Kimbilo 

Die Mönche von Kosambī waren in Streit verfallen. Der Buddha 
ermahnt sie, doch sie sind uneinsichtig und legen ihm den Rückzug 
in die Meditation nahe. Der Buddha spricht einige Verse über das 
friedliche Zusammenleben und wandert weiter zum Östlichen 
Bambuspark.  

Dort trifft der Buddha auf drei zurückgezogen lebende Mönche: 
den Ehrwürdigen Anuruddha, den Ehrwürdigen Nandiya und den 
Ehrwürdigen Kimbila. Der Buddha fragt sie nach ihrem Wohler-
gehen, sowie nach ihrem Zusammenleben. Der Ehrwürdige Anu-
ruddha erwidert, dass sie genügend Almosenspeise bekommen 
und dass sie in Eintracht und ohne Streit leben. Für jeden von ihnen 
ist es ein Gewinn, das heilige Leben mit solchen Gefährten zu 
teilen. Sie praktizieren körperliche, sprachliche und geistige 
Handlungen des freundlichen Wohlwollens (mettā) füreinander, 
sowohl öffentlich als auch im Privaten, und sie stellen ihre eigenen 
Wünsche gegenüber den anderen zurück. Sie weilen alle eifrig, 
umsichtig und entschlossen, indem sie sich bei den täglichen 
Verrichtungen gegenseitig zur Hand gehen. Dies machen sie 
schweigend und verständigen sich mit Handzeichen. Alle fünf Tage 
sitzen sie die ganze Nacht zusammen und erörtern den Dhamma. 

Nun fragt der Buddha, ob sie höhere Zustände, Klarheit des 
Wissens und der Schauung und eine unbeschwerte Meditation er-
reicht hätten. Der Ehrwürdige Anuruddha erwidert, dass sie in der 
Meditation sowohl Licht (obhāsa) als auch Formen (dassanaṁ 
rūpānaṁ) wahrnehmen. Aber nach kurzer Zeit verschwinden das 
Licht und die Formen, und sie kennen die Ursache dafür nicht. Der 
Buddha weist sie darauf hin, dass sie die Ursache für das 



65 

Verschwinden von Licht und Formen ergründen sollten und 
berichtet, dass er in der Zeit vor seinem Erwachen auch Schwierig-
keiten hatte, die Wahrnehmung von Licht und von Formen zu 
stabilisieren. Er erkannte, dass dies an einer Reihe von Geistes-
trübungen lag.  

Er nennt insgesamt 11 Geistestrübungen (upakkilesa):  

1) Zweifel    (vicikicchā) 

2) Unaufmerksamkeit  (amanasikāra) 

3) Stumpfheit und Mattheit  (thīna-middha) 

4) Furcht    (chambhitatta) 

5) Freudige Erregung             (ubbilla) 

6) Unbehagen            (duṭṭhulla) 

7) Übermaß an Energie  (accāraddha viriya) 

8) Mangel an Energie  (atilīna viriya)  

9) Sehnsucht     (abhijappā)   

10) Vielfaltswahrnehmung  (nānatta saññā) 

11) Übermäßiger Fokus auf Formen (atinijjhāyitattaṁ rūpānaṁ) 

Bei Anwesenheit dieser Geistestrübungen nimmt die Sammlung 
(samadhi) ab und Licht und Formen verschwinden. Der Buddha 
überwand diese Geistestrübungen, entfaltete die vier Vertie-
fungen (jhāna) und erlangte schließlich die Befreiung. 

Übungsvorschlag 

Kann ich ohne Schwierigkeiten meine Wünsche hinter die Wünsche 
anderer stellen?  

Kann ich die verschiedenen Geistestrübungen in der Meditation er-
kennen, und gelingt es mir, sie zu überwinden? 



66 

MN129  Bālapaṇḍita sutta  –  Toren und Weise  

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika    
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha erläutert den bhikkhus die drei Charakteristiken eines 
Toren (bāla): Er denkt, spricht und handelt schlecht. Aufgrund 
dessen fühlt er bereits im gegenwärtigen Leben körperlichen und 
geistigen Schmerz (dukkha domanassa) auf drei Arten:  

1) In Gesellschaft fürchtet er um seinen Ruf, da er weiß, dass er 
die fünf Tugendregeln nicht einhält. 

2) Er fürchtet Verhaftung und Bestrafung wegen seines schlech-
ten Verhaltens.  

3) Er wird von Gewissensbissen überwältigt und fürchtet sich vor 
seiner Bestimmung nach dem Tode. 

Der Tor, der sich dem Fehlverhalten in Körper, Sprache und Geist 
hingegeben hat, erscheint nach dem Tod in einem leidvollen 
Daseinsbereich wieder, in den niederen Daseinsbereichen, sogar in 
der Hölle (apāya duggati vinipāta niraya). 

Im Folgenden beschreibt der Buddha die Qualen in den 
verschiedenen Höllenbereichen. Die körperlichen und geistigen 
Schmerzen in der Hölle sind wesentlich schlimmer als die 
grausamsten Foltermethoden, die man sich auf der Erde vorstellen 
kann. Und doch stirbt man nicht, solange sich das kammische 
Ergebnis (kamma vipāka) jener üblen Handlung nicht erschöpft 
hat. 

Der Tor, der genusssüchtig war und üble Handlungen beging, 
erscheint unter den Tieren wieder und muss dort sehr lange ver-
weilen. Da in der Tierwelt keine Dhamma-Praxis und somit kein An-
sammeln von Verdiensten möglich ist, ist es sehr schwierig, in den 
menschlichen Bereich zurückzugelangen. Eher noch würde eine 
einäugige Schildkröte, die nur alle hundert Jahre aus dem Ozean 



67 

auftauchte, mit dem Kopf in ein auf dem windgepeitschten Wasser 
treibendes Joch geraten. Sollte der Tor irgendwann in den 
menschlichen Bereich zurückkehren, wird er dort unter entbeh-
rungsreichen Umständen wieder erscheinen. Übt er erneut Fehl-
verhalten in Körper, Sprache und Geist, sinkt er nach dem Tod 
wieder in niedere Daseinsbereiche ab.    

Der Weise (pandita) hingegen denkt, spricht und handelt gut und 
erfährt daher bereits im gegenwärtigen Leben drei Arten von kör-
perlicher und geistiger Freude (sukha somanassa):  

1) Er erfreut sich an seiner Tugendhaftigkeit.  
2) Er erfreut sich daran, dass es keinen Grund gibt, ihn zu verhaf-

ten und zu bestrafen.  
3) Er freut sich über seine guten Taten und hat keine Angst vor 

seiner Bestimmung nach dem Tode. 

Der Weise erscheint nach dem Tod in einem glücklichen Daseins-
bereich, ja sogar im Himmel wieder (sugati sagga loka). 

Als Gleichnis für die körperlichen und geistigen Freuden im Himmel 
nennt der Buddha das Glücksempfinden eines mit allen Segnungen 
ausgestatteten Universalherrschers, doch lasse sich dieses nicht 
einmal im Geringsten mit dem Glück der himmlischen Bereiche ver-
gleichen. Wenn der Weise nach einem langen Zeitraum in den 
menschlichen Bereich zurückkehrt, dann wird er in äußerst günsti-
gen Umständen wiedererscheinen. Er übt gutes Verhalten in Kör-
per, Sprache und Geist und erscheint nach dem Tod wieder in ei-
nem glücklichen Daseinsbereich.  

Übungsvorschlag 

Mache ich mir stets die langfristigen Folgen meines Denkens, 
Sprechens und Handelns bewusst? 



68 

MN130  Devadūta sutta  –  Die Götterboten 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha sieht mit dem Himmlischen Auge die Wesen sterben 
und wiedererscheinen und versteht, wie sie ihren Handlungen 
gemäß weiterwandern. Wesen, die sich mit Körper, Sprache und 
Geist wohl benommen haben, die die Edlen nicht geschmäht haben 
und richtige Ansichten hatten, denen sie in ihren Taten Ausdruck 
verliehen, erscheinen nach dem Tod in einem glücklichen Daseins-
bereich wieder, in der himmlischen Welt (sugati sagga loka) oder 
unter den Menschen. 

Wesen, die sich mit Körper, Sprache und Geist übel benommen 
haben, die die Edlen geschmäht haben und falsche Ansichten 
hatten, denen sie in ihren Taten Ausdruck verliehen, erscheinen 
nach dem Tod im Hungergeisterbereich, im Tierreich wieder; in 
Umständen, die von Entbehrungen geprägt sind, in einem 
leidvollen Daseinsbereich, in Verderbnis, ja sogar in der Hölle 
(apāya duggati vinipāta niraya). 

Wenn ein Wesen in der Hölle wieder erscheint, bringen es die 
Höllenwächter vor König Yama, der es befragt, ob es in der Welt 
die fünf Götterboten gesehen hat:  

1) ein hilfloses Kleinkind,  
2) einen vom Alter gezeichneten Menschen,  
3) einen von Krankheit gezeichneten Menschen,   
4) einen Verbrecher, der gefoltert wird,   
5) einen verwesenden Leichnam.  

Das Wesen hat diese Dinge zwar gesehen, aber aus Nachlässigkeit 
(pamāda) nicht die richtigen Schlüsse für sein eigenes Verhalten 
daraus gezogen, dass all dies auch ihm geschehen wird, und es kam 
nicht auf die Idee, mit Körper, Sprache und Geist Gutes zu tun. Kö-
nig Yama führt dem Wesen vor Augen, dass es ganz alleine für sein 



69 

übles Verhalten verantwortlich ist und dass es die Folgen dafür 
erfahren wird. 

Im Folgenden gibt der Buddha eine detaillierte Beschreibung vieler 
verschiedener Höllenbereiche.  

König Yama sieht, dass üble Handlungen all diese Arten der Qualen 
nach sich ziehen. Er wünscht sich, dass er in den menschlichen 
Daseinsbereich gelangen, ein Tathāgata ihn den Dhamma lehren, 
und er den Dhamma auch verstehen möge.  

Der Buddha weist ausdrücklich darauf hin, dass er den Mönchen 
das alles nicht erzählt, weil er es von jemandem gehört hat, 
sondern weil er es selbst weiß, gesehen und entdeckt hat.   

Übungsvorschlag 

Sehe ich die Götterboten und ziehe ich daraus die richtigen 
Schlüsse für mein eigenes Verhalten? 



70 

MN131  Bhaddekaratta sutta  – 
Eine glücksverheißende Nacht 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika  
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Erhabene lehrt die bhikkhus Merkverse über den rechten 
Umgang mit Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart und erläutert 
diese anschließend. 

Man sollte der Vergangenheit nicht nachhängen 
Oder Erwartungen in die Zukunft setzen; 
Das Vergangene liegt hinter uns, 
Das Kommende ist noch nicht erreicht. 

Was jetzt gerade gegenwärtig ist, 
Das sieht man klar-einsichtig aufsteigen; 
Nicht eingefangen, unerschüttert, 
So entwickelt man den Geist. 

Eifrig tut man, was heute getan werden muss, 
Denn wer weiß, vielleicht kommt morgen schon der Tod. 
Nicht Schachern kann man mit der Sterblichkeit, 
Nicht hält´s den Tod und seine Horden fern. 

Doch einer, der da voller Eifer weilt, 
Ganz ohne nachzulassen, Tag und Nacht – 
Der hatte wahrlich eine glücksverheißende Nacht, 
So sagte es der friedvolle Weise. 

Vergangenheit 

Wenn man sich an die vergangenen fünf Gruppen des Anhaftens 
(upādāna khandha: Form, Gefühl, Wahrnehmung, Gestaltungen 
und Bewusstsein) erinnert und sich daran erfreut (nandi), lässt man 
Vergangenes auferstehen. Wenn man sich an die vergangenen fünf 



71 

Gruppen des Anhaftens erinnert und sich daran nicht erfreut, lässt 
man Vergangenes nicht auferstehen. 

Zukunft 

Wenn man an die zukünftigen fünf Gruppen des Anhaftens denkt 
und sich daran erfreut, baut man Hoffnung auf Künftiges. Wenn 
man an die künftigen fünf Gruppen des Anhaftens denkt und sich 
daran nicht erfreut, baut man nicht Hoffnung auf Künftiges.  

Gegenwart 

Betrachtet man die fünf Gruppen des Anhaftens als Selbst, das 
Selbst als die Gruppen des Anhaftens besitzend, die Gruppen des 
Anhaftens als im Selbst enthalten oder das Selbst als in den 
Gruppen des Anhaftens enthalten, dann wird man von gegenwär-
tigem Erleben (paccuppannesu dhamma) mitgerissen (saṃhīrati). 
Betrachtet man die fünf Gruppen des Anhaftens nicht auf diese 
Weise, wird man nicht mitgerissen. 

Übungsvorschlag 

Verstricke ich mich oft in Vergangenem und Zukünftigem? 

Was tue ich, um nicht von gegenwärtigem Erleben mitgerissen zu 
werden? 



72 

MN132  Ānandabhaddekaratta sutta  – 
Ānanda und eine glücksverheißende Nacht 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika  
Wer: der Ehrw. Ānanda und der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Ehrwürdige Ānanda rezitiert für die bhikkhus die Bhadde-
karatta sutta (MN 131). 

Der Erhabene fragt die bhikkhus, wer ihnen einen Dhammavortrag 
gehalten habe. Sie verweisen auf den Ehrwürdigen Ānanda. Dieser 
soll daraufhin den Vortrag noch einmal wiederholen. 

Anschließend lobt der Buddha den Ehrwürdigen Ānanda und wie-
derholt das Gesagte noch einmal selbst. 



73 

MN133  Mahākaccānabhaddekaratta sutta  –  Mahā 
Kaccāna und eine glücksverheißende Nacht 

Ort: bei Rājagaha, im Park der heißen Quellen 
Wer: der Buddha und der Ehrw. Mahā Kaccāna 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Ein Himmelswesen hat die Merkverse und Darlegung der 
Bhaddekaratta sutta (MN 131) vergessen und fragt den Ehrwür-
digen Samiddhi, ob er sich an sie erinnern könne. Da der bhikkhu 
diese ebenfalls vergessen hat, geht er zum Erhabenen und bittet 
um Belehrung. Der Buddha lehrt ihn aber nur die Merkverse, ohne 
diese zu erläutern und zieht sich zurück. 

Die anwesenden bhikkhus bitten nun den Ehrwürdigen Mahā 
Kaccāna um Erläuterung. 

Vergangenheit 

Wenn man sich an vergangene Sinnesgrundlagen (salāyatana: 
Auge, Ohr, Nase, Zunge, Körper, Geist) und ihre jeweiligen Objekte 
(Formen, Klänge, Gerüche, Geschmäcker, Berührungsobjekte, 
Geistesobjekte (dhammas)) erinnert, verstrickt sich das Bewusst-
sein in Wollen (chanda) und Begierde (rāga) danach, und deshalb 
erfreut (nandi) man sich daran. Auf diese Weise lässt man Ver-
gangenes auferstehen. Verstrickt sich das Bewusstsein nicht, dann 
erfreut man sich nicht und lässt Vergangenes nicht auferstehen. 

Zukunft 

Wenn man an die eventuell zukünftigen Sinnesgrundlagen und ihre 
jeweiligen Objekte denkt, richtet man seinen Geist darauf aus, das 
zu bekommen, was man noch nicht bekommen hat, und deshalb 
erfreut man sich daran. So baut man seine Hoffnung auf Künftiges. 
Unterlässt man das, baut man seine Hoffnung nicht auf Künftiges. 



74 

Gegenwart 

Verstrickt sich das Bewusstsein, bezogen auf die gegenwärtigen 
Sinnesgrundlagen und ihre jeweiligen Objekte, in Wollen und Be-
gierde, dann erfreut man sich an ihnen und wird davon mitge-
rissen. Unterlässt man das, wird das Bewusstsein von den gegen-
wärtigen Sinnesgrundlagen und ihren jeweiligen Objekten nicht 
mitgerissen. 

Mahā Kaccāna wiederholt die Merkverse erneut. Die bhikkhus 
berichten dem Erhabenen von den Darlegungen des Ehrwürdigen 
Mahā Kaccāna, und dieser bestätigt Mahā Kaccānas Ausführungen. 



75 

MN134  Lomasakaṅgiyabhaddekaratta sutta  – 
Lomasakaṅgiya und eine glücksverheißende 
Nacht 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: ein Himmelswesen und der Buddha 
An wen: Ehrw. Lomasakaṅgiya 

Ein Himmelswesen namens Candana besucht den Ehrwürdigen 
Lomasakaṅgiya und fragt ihn, ob er sich an die Zusammenfassung 
und Darlegung der Bhaddekaratta sutta (MN131) erinnern könne. 
Als dieser verneint, gesteht das Himmelswesen ein, die Zusammen-
fassung und Darlegung ebenfalls vergessen zu haben, aber zumin-
dest könne es sich an die Merkverse erinnern. Es trägt diese vor 
und schärft dem bhikkhu ein, sie sich zu merken, denn sie sind heil-
bringend und gehören zu den Grundlagen des heiligen Lebens. 

Tags darauf geht der bhikkhu zum Erhabenen, berichtet ihm die Be-
gebenheit und bekommt dann die Verse, die Zusammenfassung 
und die Darlegung gelehrt (siehe MN131). 



76 

MN135  Cūḷakammavibhaṅga sutta  – 
Die kürzere Darlegung zu den Handlungen 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: brahmanischer Student Subha 

Subha fragt den Buddha nach den Ursachen der Unterschiede bei 
den Menschen:  

1) Warum leben einige Menschen kurz, andere lang?  
2) Warum sind einige oft krank, andere gesund? 
3) Warum sind einige hässlich, andere schön?  
4) Warum sind einige ohne Einfluss, andere einflussreich?  
5) Warum sind einige arm, andere reich?  
6) Warum sind einige in niedrig gestellten Familien geboren,  

andere in höher gestellten?  
7) Warum sind einige unverständig (duppaññā), 

andere verständig (paññavanto)? 

Der Buddha antwortet, dass diese Unterschiede durch die 
Handlungen bedingt sind. „Die Wesen sind die Eigentümer ihrer 
Handlungen, Erben ihrer Handlungen; sie entspringen ihren Hand-
lungen, sind an ihre Handlungen gebunden, haben in ihren Hand-
lungen ihre Zuflucht.“ 

Auf Bitte Subha´s erklärt der Buddha dies noch ausführlicher. 
Wenn jemand eine unheilsame Handlung begeht, erscheint er nach 
dem Tod in einem leidvollen Daseinsbereich wieder,  in der Hölle 
oder im menschlichen Bereich. Wenn jemand eine heilsame Hand-
lung begeht, erscheint er nach dem Tod in einem glücklichen Da-
seinsbereich wieder, im Himmel oder im menschlichen Bereich.  

Für den Fall, dass jemand im nächsten Leben im menschlichen 
Daseinsbereich wieder erscheint, gibt der Buddha einige Beispiele 
für Handlungen und ihre Folgen: 



77 

1) Töten lebender Wesen auf Grundlage von Gewaltbereitschaft 
und Grausamkeit verursacht ein kurzes Leben; Aufgeben des 
Tötens lebender Wesen auf Grundlage von Freundlichkeit und 
Mitgefühl verursacht ein langes Leben. 

2) Gewohnheitsmäßiges Verletzen von Lebewesen verursacht, 
dass man oft krank ist; Die Gewohnheit des Nicht-Verletzens 
von Lebewesen verursacht, dass man gesund ist. 

3) Reizbarkeit und Zorn (kodha) verursachen, dass man hässlich 
ist; nicht zornig und reizbar zu sein verursachen, dass man 
schön ist. 

4) Neid (issā) auf Besitz oder Ansehen anderer verursacht, dass 
man ohne Einfluss ist; Nicht neidisch sein verursacht, dass man 
einflussreich ist. 

5) Asketen und Brahmanen nicht unterstützen verursacht, dass 
man arm ist; Asketen und Brahmanen unterstützen verursacht, 
dass man reich ist. 

6) Starrsinn (thaddha) und Überheblichkeit (atimāna) verursa-
chen, dass man in einer niedrig gestellten Familie geboren wird;  
nicht starrsinnig und nicht überheblich sein verursachen, dass 
man in einer höher gestellten Familie geboren wird. 

7) Asketen und Brahmanen nicht befragen, was heilsam bzw. un-
heilsam ist, verursacht, dass man unverständig ist; Asketen und 
Brahmanen befragen, was heilsam bzw. unheilsam ist, verur-
sacht, dass man verständig ist. 

Übungsvorschlag 

Ist mir bei meinem Handeln bewusst, dass es Konsequenzen hat?  



78 

MN136  Mahākammavibhaṅga sutta  –  
Die längere Darlegung zu den Handlungen 

Ort: bei Rājagaha, im Bambushain, dem Eichhörnchenpark 
Wer: der Buddha 
An wen: Ehrw. Ānanda und Ehrw. Samiddhi 

Der Wanderasket Potaliputta behauptet gegenüber dem Mönch 
Samiddhi, dass der Erhabene gesagt habe, nur geistige Taten seien 
wirklich (sacca), während körperliche und sprachliche Handlungen 
nichtig (mogha) seien. Der Ehrwürdige Samiddhi widerspricht ihm 
und weist darauf hin, dass der Buddha dies nicht gelehrt habe. Po-
taliputta stellt eine weitere Frage zu den auftretenden Gefühlen 
bei willentlichen Handlungen mit Körper, Sprache oder Geist. Der 
Ehrwürdige Samiddhi antwortet, dass man dann Leiden (dukkha) 
fühlt. 

Später geht der Ehrwürdige Samiddhi zum Ehrwürdigen Ānanda 
und berichtet von dem Gespräch. Beide suchen Rat beim Buddha, 
der die Behauptungen von Potaliputta und die undifferenzierte, ka-
tegorische Antwort Samiddhis tadelt. Willentliche Handlungen mit 
Körper, Sprache oder Geist müssen zu den jeweils entsprechenden 
angenehmen, schmerzhaften oder weder-schmerzhaften-noch-an-
genehmen Gefühlen führen.  

Der Buddha erklärt, dass es in Bezug auf die zehn unheilsamen und 
heilsamen Handlungen und deren Wirkungen vier Arten von Per-
sonen (puggalā) gibt: 

1) Jene, die unheilsame Handlungen begehen und nach dem Tod 
in einem leidvollen Daseinsbereich wiedererscheinen, ja sogar 
in der Hölle.  

2) Jene, die unheilsame Handlungen begehen und nach dem Tod 
in einem glücklichen Daseinsbereich wiedererscheinen, ja so-
gar im Himmel. 



79 

3) Jene, die heilsame Handlungen begehen und nach dem Tod in 
einem glücklichen Daseinsbereich wiedererscheinen, ja sogar 
im Himmel. 

4) Jene, die heilsame Handlungen begehen und nach dem Tod in 
einem leidvollen Daseinsbereich wiedererscheinen, ja sogar in 
der Hölle.  

Der Buddha zeigt dann, wie falsche Ansichten aus einem nur teil-
weisen Verständnis der Wahrheit entstehen können.  

Asketen oder Brahmanen (samaṇabrāhmaṇā) sehen mit dem 
Himmlischen Auge das Sterben und Wiedererscheinen der oben 
aufgeführten vier Arten von Personen und gelangen zu 
unterschiedlichen Schlussfolgerungen:  

1) Unheilsame Handlungen haben leidvolle Wirkungen zur Folge, 
und jeder Übeltäter erscheint in leidvollen Daseinsbereichen 
wieder. 

2) Unheilsame Handlungen haben glückliche Wirkungen zur 
Folge, und jeder Übeltäter erscheint in glücklichen Daseinsbe-
reichen wieder. 

3) Heilsame Handlungen haben glückliche Wirkungen zur Folge, 
und jeder, der heilsam handelt, erscheint in glücklichen Da-
seinsbereichen wieder. 

4) Heilsame Handlungen haben leidvolle Wirkungen zur Folge, 
und jeder, der heilsam handelt, erscheint in leidvollen Daseins-
bereichen wieder. 

An diesen Ansichten haften sie stur an: „Nur das ist wahr; alles an-
dere ist falsch.“ 

Der Buddha bestätigt, was die Asketen und Brahmanen mit dem 
Himmlischen Auge gesehen haben, lehnt aber ab, eine allgemeine 
Gesetzmäßigkeit daraus abzuleiten. 

Schließlich legt der Buddha seine Analyse der Handlungen dar. Das 
Wiedererscheinen im nächsten Leben hängt nicht nur von heil-



80 

samen und unheilsamen Handlungen in diesem, sondern auch in 
früheren Leben sowie von den Ansichten zum Zeitpunkt des Todes 
ab. Das Ergebnis von Handlungen folgt immer der kammischen Ge-
setzmäßigkeit, auch wenn es manchmal nicht so scheint. Kam-
mische Resultate (vipāka) werden hier und jetzt oder in der 
nächsten oder in irgendeiner der folgenden Existenzen erlebt. 

Übungsvorschlag 

Bin ich ausreichend vorsichtig bei meinen Schlussfolgerungen be-
züglich eigener und fremder Handlungen und Lebenssituationen?  



81 

MN137  Saḷāyatanavibhaṅga sutta –  
Die Darlegung der sechsfachen Grundlage 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika    
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha legt den bhikkhus die Analyse der sechs 
Sinnesbereiche, die sechsfache Grundlage dar. Die sechs inneren 
Sinnesgrundlagen sollten verstanden werden, ebenso wie die 
sechs äußeren Sinnesgrundlagen, die sechs Bewusstseinsklassen 
und die sechs Klassen des Kontakts. 

Die achtzehn Arten des geistigen Herantretens (manopavicāra), die 
mit Freude, Trauer und Gleichmut verbunden sind, sollten 
verstanden werden.  

Die sechsunddreißig Fährten der Lebewesen, die entweder mit 
dem Hausleben oder mit Entsagung verbunden sind, sollten ver-
standen werden: 

Steigt beim Erlangen angenehmer Sinneserfahrungen - oder der 
Erinnerung daran - Freude auf, nennt man das Freude, die auf dem 
Haushälterleben beruht. Verliert man sie oder sehnt sich nach frü-
her Gehabten, und es steigt Trauer auf, nennt man das Trauer, die 
auf dem Haushälterleben beruht. Steigt im unbelehrten Weltling 
dabei Gleichmut auf, nennt man das Gleichmut, der auf dem 
Haushälterleben beruht. 

Die durch die Erkenntnis der Unbeständigkeit von Sinneserfahrung 
aufsteigende Freude, die Trauer darüber, Befreiung noch nicht 
erlangt zu haben sowie der Gleichmut beruhen hingegen auf 
Entsagung.  

Gestützt auf die sechs Arten der Freude, der Trauer und des 
Gleichmuts, die auf Entsagung beruhen, sind jeweils die sechs 
Arten der Freude, der Trauer und des Gleichmuts, die auf dem 
Haushälterleben beruhen, zu überwinden und zu überschreiten:  



82 

Mittels der auf Entsagung beruhenden Freude ist die auf Entsagung 
beruhende Trauer zu überwinden.  

Mittels des auf Entsagung beruhenden Gleichmuts ist die auf 
Entsagung beruhende Freude zu überwinden.  

Gleichmut, der verschiedenartig ist, bezieht sich auf die Objekte 
der fünf Sinne.  

Gleichmut, der auf Einheit beruht, stützt sich hingegen auf die Ge-
biete der Raumunendlichkeit, Bewusstseinsunendlichkeit, Nichts-
heit oder Weder-Wahrnehmung-noch-Nichtwahrnehmung.  

Gestützt auf den Gleichmut, der auf Einheit beruht, ist der Gleich-
mut, der auf Verschiedenartigkeit beruht, zu überwinden. Dieser 
wiederum ist durch Nicht-Identifikation zu überschreiten. 

Der Buddha spricht nun von drei Grundlagen der Achtsamkeit, die, 
wenn kultiviert, einen Lehrer befähigen, Schüler zu unterweisen: 
Der Tathāgata weilt immer unbewegt, achtsam und wissensklar, 
unabhängig davon, ob die Schüler zuhören, teilweise zuhören oder 
nicht zuhören und ob sie sich anstrengen, teilweise anstrengen 
oder nicht anstrengen. 

Der Buddha wird unvergleichlicher Führer bezähmbarer Menschen 
genannt, weil er sie in acht Daseinsbereiche führt: Von Form 
(erfüllt) sieht er Formen. Während er innerlich Formen nicht 
wahrnimmt, sieht er äußerlich Formen. Er entschließt sich nur zum 
Schönen. Er tritt in das Gebiet der Raumunendlichkeit, in das 
Gebiet der Nichtsheit, in das Gebiet von Weder-Wahrnehmung-
Noch-Nichtwahrnehmung oder in das Aufhören von Wahrneh-
mung und Gefühl ein. 

 

Übungsvorschlag 

Gelingt es mir, die Unbeständigkeit und die Leidhaftigkeit von 
Sinneserfahrungen zu sehen, um Freude, Trauer und Gleichmut, 
die auf dem Haushälterleben beruhen, zu überwinden? 



83 

MN138  Uddesavibhaṅga sutta  – 
Die Analyse einer Zusammenfassung  

Ort:  bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha und der Ehrw. Mahā Kaccāna 
An wen:  Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha sagt, ein bhikkhu sollte alle Dinge in einer Weise 
untersuchen, dass sein Bewusstsein weder abgelenkt noch nach 
außen hin zerstreut und auch nicht innerlich festgefahren ist. 
Indem er an den Dingen nicht anhaftet, wird er nicht aufgeregt und 
es gibt für ihn kein Entstehen des Ursprungs von dukkha - von 
künftiger Geburt, künftigem Altern und Tod. 

Da die bhikkhus die Bedeutung seiner Worte nicht verstehen, 
bitten sie den Ehrwürdigen Mahā Kaccāna um Erläuterung. Er 
kritisiert sie zunächst dafür, dass sie nicht den Erhabenen nach der 
Bedeutung seiner Worte gefragt haben. Dann erläutert er ihnen, 
wie er die Bedeutung dieser Zusammenfassung verstanden hat: 

Wenn das Bewusstsein eines bhikkhus dem Merkmal (nimitta) 
eines Sinneseindruckes nachhängt, von der Befriedigung durch 
dieses Merkmal gebunden und gefesselt ist, dann wird sein 
Bewusstsein „abgelenkt und nach außen hin zerstreut“ genannt.  

Wenn das Bewusstsein eines bhikkhus dem Merkmal eines 
Sinneseindruckes nicht nachhängt, von der Befriedigung durch 
dieses Merkmal nicht gebunden und gefesselt ist, dann wird sein 
Bewusstsein „nicht abgelenkt und nicht nach außen hin 
zerstreut“ genannt.  

„Innerlich festgefahren“ ist ein Bewusstsein, das einem jhāna 
nachhängt, von der Befriedigung daran gebunden und gefesselt ist. 
Wenn es dagegen einem jhāna nicht nachhängt, von der Befrie-
digung daran nicht gebunden und gefesselt ist, dann wird es „nicht 
innerlich festgefahren“ genannt.  



84 

Ein nicht unterrichteter Weltling betrachtet die khandhas als 
Selbst, das Selbst als eines der khandhas besitzend, die khandhas 
als im Selbst enthalten oder das Selbst als in den khandhas ent-
halten. Durch die sich verändernden khandhas verändert sich sein 
Bewusstsein, und aufgrund des natürlichen Zusammenentstehens 
(dhammasamuppādā) befällt Aufregung seinen Geist (citta). 
Aufgrund von Anhaftung ist er ängstlich, betrübt und besorgt.  

Ein wohlunterrichteter edler Schüler betrachtet dagegen die 
khandhas nicht als Selbst, oder Selbst als eines der khandhas 
besitzend, oder die khandhas als im Selbst enthalten, oder Selbst 
als in den khandhas enthalten. Durch die sich verändernden 
khandhas verändert sich weder sein Bewusstsein, noch befällt 
Aufregung seinen Geist aufgrund des natürlichen Zusammen-
entstehens. Aufgrund von Nicht-Anhaftung ist er weder ängstlich, 
noch betrübt und besorgt.  

Übungsvorschlag 

Kann ich die Aufgeregtheit erkennen, die von der Anhaftung an die 
sich verändernden khandhas verursacht wird? Z.B. die Anhaftung 
an den Körper bei Krankheit oder bei einem guten Essen. 



85 

MN139  Araṇavibhaṅga sutta  – 
Die Darlegung von Konfliktfreiheit 

Ort:  bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen:  die Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha erklärt den bhikkhus, wie man Konfliktfreiheit errei-
chen kann: 

1) Man soll weder in Sinnesvergnügungen schwelgen noch sich 
selbst kasteien. Der Mittlere Weg vermeidet beides und führt 
zu Nibbāna.  

2) Man soll wissen, was Loben (ussāda) und was Herabsetzen 
(apasāda) ist, beides vermeiden und nur den Dhamma lehren.  

3) Man soll erkennen, welche Arten von Glück es gibt, und inneres 
Glück entwickeln.  

4) Man soll weder hinter dem Rücken anderer noch mit scharfen 
Worten vor ihnen sprechen, ohne Hast und in landläufiger 
Sprache.  

Darauf erläutert er die einzelnen Punkte: 

Zu (1) Schwelgen im Glück der Freuden, die an Sinnlichkeit 
gebunden sind, und sich selbst zu kasteien führt zu dukkha. Man 
soll sich davon ablösen und den Mittleren Weg praktizieren, den 
der Buddha als Edlen Achtfachen Pfad beschreibt. Dieser lässt 
sehen und erkennen, führt zum Frieden, zu unmittelbarer Einsicht, 
zum Erwachen und zu Nibbāna. 

Zu (2) Man sollte die Menschen nicht loben oder herabsetzen, 
indem man sagt, wer auch immer im Glück der Sinnlichkeit 
schwelgt oder sich selbst quält oder die Fessel des Werdens 
(bhavasaṁyojana) nicht überwunden hat, der ist auf dem falschen 
Weg, während diejenigen, die sich davon ablösen, zur Freiheit von 
dukkha gelangen und den richtigen Weg einschlagen. Vielmehr 
sollte man das Prinzip des Dhamma lehren, indem man darauf 



86 

hinweist, dass Loslösung ein Zustand frei von Leid und der richtige 
Weg ist. Wenn die Fessel des Werdens überwunden ist, ist auch 
das Werden überwunden. 

Zu (3) Man sollte die verschiedenen Arten von Glück unterscheiden 
können. Das Glück (sukha) und die Freude (somanassa), die in 
Abhängigkeit von den fünf Strängen sinnlichen Vergnügens ent-
stehen, sollen nicht gepflegt und entwickelt, sondern gefürchtet 
werden. Das Glück der jhānas soll gepflegt und entwickelt werden. 
Es muss nicht gefürchtet werden. 

Zu (4) Eine Rede hinter dem Rücken anderer und scharfe Rede vor 
ihnen, von der man weiß, dass sie unwahr, unrichtig und nutzlos 
ist, soll man auf keinen Fall führen; wenn sie wahr, richtig aber 
nutzlos ist, soll man sie möglichst vermeiden; wenn sie wahr, 
richtig und nützlich ist, dann soll man die richtige Zeit kennen, um 
zu sprechen. 

Wer hastig spricht, redet undeutlich und ist schwer zu verstehen, 
daher soll man nicht hastig sprechen. Man sollte nicht auf lokalem 
Dialekt bestehen und sich nicht über normalen Sprachgebrauch 
hinwegsetzen. 

Die bhikkhus sollen sich darin üben, zu erkennen, was zu Konflikten 
und was zu Konfliktfreiheit führt, und den konfliktfreien Weg 
einschlagen. 

Übungsvorschlag 

Bemühe ich mich um innere und äußere Konfliktfreiheit?  



87 

MN140  Dhātuvibhaṅga sutta  – 
Die Darlegung der Elemente  

Ort: in Rājagaha, in der Werkstatt des Töpfers Bhaggava 
Wer: der Buddha 
An wen: Pukkusāti 

Der Buddha trifft in einer Werkstatt, die ihm als Nachtlager 
angeboten wurde, auf Pukkusāti, der aus Vertrauen zum Erha-
benen in die Hauslosigkeit gezogenen ist. Der Erhabene ist von 
Pukkusātis Verhalten beeindruckt und belehrt ihn, ohne sich zu 
erkennen zu geben, zu den sechs Erlebensqualitäten (dhātu), den 
sechs Bereichen des Kontakts (phassāyatana), den achtzehn Arten 
des geistigen Herantretens (manopavicāra) und den vier Grundla-
gen (adhiṭṭhāna) eines Menschen.  

Sechs Erlebensqualitäten: Erde, Wasser, Feuer, Wind, Raum und 
Bewusstsein. 

Sechs Bereiche des Kontakts: Bereiche des Seh-, des Hör-, des 
Riech-, des Schmeck-, des Berührungs- und des Geistkontakts. 

Achtzehn Arten des geistigen Herantretens: Geistige Be-
schäftigung mit Sinneseindrücken, wodurch Freude (somanassa), 
Trauer (domanassa) oder Gleichmut (upekkhā) hervorgebracht 
wird. 

Vier Grundlagen: Grundlage der Weisheit, der Wahrheit, des 
Loslassens, des Friedens. Bezugnehmend auf die vier Grundlagen 
führt der Erhabene weiter aus: 

Weisheit (paññā) sollte nicht vernachlässigt werden. Sowohl die 
inneren als auch die äußeren Erlebensqualitäten Erde, Wasser, 
Feuer, Wind und Raum sollten der Wirklichkeit entsprechend so 
gesehen werden: ‚Dies ist nicht mein, dies bin ich nicht, dies ist 
nicht mein Selbst.’ Diese Betrachtung führt zu Ernüchterung 
(nibbida) und Leidenschaftslosigkeit (virāga). 



88 

Dadurch bleibt nur noch geläutertes und strahlendes Bewusstsein 
übrig. Mit diesem Bewusstsein erfährt (vijānāti) man die drei Arten 
von Gefühl (angenehm, schmerzhaft, weder-schmerzhaft-noch-
angenehm). Man versteht (pajanati), dass Gefühl in Abhängigkeit 
von Kontakt (phassa) entsteht. Hört der Kontakt auf, hört auch das 
Gefühl auf.  

Dadurch bleibt nur noch Gleichmut übrig, geläutert, strahlend, 
geschmeidig, schmiedbar und leuchtend. Er versteht, wenn er 
diesen Gleichmut auf die vier meditativen Bereiche (āyatana) 
ausrichten und seinen Geist entsprechend entfalten würde, dann 
würde dieser Gleichmut von diesen Bereichen getragen, und wenn 
man an ihnen anhaftet, sehr lange Zeit anhalten.  

Aufgrund der Erkenntnis der Bedingtheit aller Seinszustände formt 
er keine Gestaltungen (sankhāra) mehr und er erzeugt keine 
Willensregung (cetanā) in Richtung Werden (bhava) oder Nicht-
werden (vibhava). 

Damit enden Aneignungen (anupādi) und Aufgeregtheit (pari-
tassati), und das Erlöschen (parinibbāyati) tritt ein. Gefühltes wird 
nun losgelöst erfahren, und das höchste edle Wissen der Ver-
nichtung allen Leides steigt auf. 

Die Wahrheit (sacca) sollte aufrechterhalten werden. Die Befrei-
ung, die auf Wahrheit beruht, gründet auf der nicht-trügerischen 
Natur von Nibbāna und ist daher unerschütterlich.  

Loslassen (cāga) sollte gepflegt werden. Das Loslassen der An-
eignungen (upadhī) ist die höchste Form der Entsagung (paṭi-
nissagga). 

Für den Frieden (santi) sollte geübt werden. Durch das 
Überwinden von Gier, Hass und Verblendung wird die höchste edle 
Gestilltheit (upasama) erfahren. 

Wer auf diesen vier Grundlagen steht, wird von Ich-bezogenen 
geistigen Vorstellungen (maññassavā) nicht fortgespült und als 



89 

Stiller im Frieden (muni santo) bezeichnet, der nicht geboren wird, 
nicht altert, nicht stirbt, nicht erschüttert wird und keine Sehnsucht 
kennt.  

Pukkusāti erkennt nun, dass er mit dem Buddha selbst spricht und 
bittet um die Aufnahme in den Orden. Er macht sich auf die Suche 
nach der dafür nötigen Robe und Schale und wird dabei von einer 
Kuh getötet. Die bhikkhus fragen den Erhabenen nach seinem 
Bestimmungsort, und der Buddha erklärt Pukkusāti zum Nicht-
wiederkehrer. 

Übungsvorschlag 

Kann ich Ernüchterung und Leidenschaftslosigkeit bei mir erken-
nen, wenn ich die Betrachtung der Erlebensqualitäten praktiziere? 

Arbeite ich an den vier Grundlagen der Weisheit, der Wahrheit, des 
Loslassens, des Friedens? 



90 

MN141 Saccavibhaṅga sutta  – 
Die Darlegung der Wahrheiten

 
 

Ort: bei Bārāṇasī, im Hirschpark bei Isipatana 
Wer: der Buddha und der Ehrw. Sāriputta 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Der Buddha sagt den bhikkhus, dass er im Hirschpark bei Isipatana 
mit der Darlegung der vier Edlen Wahrheiten das Rad des Dhamma 
in Gang gesetzt hat, das von niemandem in der Welt aufgehalten 
werden kann. Er empfiehlt ihnen, Freundschaft mit Sāriputta und 
Moggallāna zu pflegen, da sie weise und hilfsbereit sind. Der Ehr-
würdige Sariputta kann andere bis zum Stromeintritt schulen, und 
der Ehrwürdige Mogallana schult sie weiter bis zur Befreiung. Nach 
diesen Worten geht der Buddha in seine Unterkunft zurück. 

Danach lehrt der Ehrwürdige Sāriputta die bhikkhus die vier Edlen 
Wahrheiten: die Wahrheit von dukkha, von seinem Ursprung, 
seinem Aufhören und vom Weg, der zu seinem Aufhören führt.  

Die Edle Wahrheit von dukkha: Geburt, Alter, Tod ist dukkha; 
Kummer, Klagen, Schmerz, Trauer, Verzweiflung und nicht 
bekommen, was man sich wünscht, ist dukkha. Kurz: Die fünf 
Gruppen des Anhaftens (pañcupādānakkhanda) sind dukkha. 

Die Edle Wahrheit vom Ursprung von dukkha: Es ist das von 
Ergötzen und Begierde begleitete Begehren nach sinnlichem 
Erleben (kāmataṇhā), nach Werden (bhavataṇhā) und nach Nicht-
/Anders-Werden (vibhavataṇhā), das zu erneutem Werden führt. 

Die Edle Wahrheit vom Aufhören von dukkha: Es ist das restlose 
Verblassen, Loslassen, Überwinden, Aufgeben und Aufhören 
dieses Begehrens. 

Die Edle Wahrheit vom Weg, der zum Aufhören von dukkha führt: 
Dies ist der Edle Achtfache Pfad: 



91 

1) Rechte Ansicht (sammādiṭṭhi): das Wissen von den vier Edlen 
Wahrheiten. 

2) Rechte Gesinnung (sammāsaṅkappa): die Absicht zur Entsa-
gung (nekkhamma), zum Nicht-Übelwollen (avyāpāda) und zur 
Harmlosigkeit (avihiṁsā). 

3) Rechte Rede (sammāvācā): das sich Enthalten von unwahrer 
und entzweiender Rede, von groben Worten und belanglosem 
Geschwätz. 

4) Rechtes Handeln: (sammākammanta): das sich Enthalten vom 
Töten lebender Wesen, vom Nehmen dessen, das nicht gege-
ben wurde und vom Fehlverhalten bei Sinnesvergnügen. 

5) Rechter Lebenserwerb (sammāājīva): das Aufgeben des fal-
schen Lebenserwerbs und das Aufnehmen des rechten Lebens-
erwerbs. 

6) Rechte Anstrengung (sammāvāyāma): das Entstehen unheilsa-
mer Geisteszustände vermeiden, bestehende unheilsame Geis-
teszustände überwinden; das Entstehen heilsamer Geisteszu-
stände entwickeln, bestehende heilsame Geisteszustände ent-
falten und vervollkommnen. 

7) Rechte Achtsamkeit (sammāsati): Nachdem man Habgier und 
Trauer gegenüber der Welt beseitigt hat, soll man verweilen, 
indem man den Körper als einen Körper betrachtet (kāyānu-
passanā), Gefühle als Gefühle (vedanānupassanā), Geist als 
Geist (cittānupassanā) und Geistesobjekte (dhammas) als Geis-
tesobjekte (dhammānupassanā). 

8) Rechte Sammlung (sammāsamādhi): Das sind die vier Vertie-
fungen (rūpa-jhāna). 

Übungsvorschlag 

Sind die Vier Edlen Wahrheiten der Boden, auf dem ich stehe?  



92 

MN142  Dakkhiṇāvibhaṅga sutta  –  
Die Darlegung der Spenden 

Ort: bei Kapilavatthu, in Nigrodhas Park 
Wer: der Buddha 
An wen: Ehrw. Ānanda  

Mahāpajāpatī Gotamī offeriert dem Buddha einen Satz neuer 
Roben und bittet ihn, sie anzunehmen. Der Erhabene erwidert, 
dass sie diese dem Sangha geben soll, denn dann wird diese Gabe 
sowohl ihm als auch dem Sangha dargebracht. 

Nun bittet der Ehrwürdige Ānanda den Erhabenen, diese Gabe der 
Mahāpajāpatī Gotamī persönlich anzunehmen, da sie ihm als 
Amme und Ziehmutter sehr geholfen hat. Der Erhabene war auch 
für Mahāpajāpatī Gotamī eine große Hilfe. Es ist dem Erhabenen zu 
verdanken, dass sie Zuflucht zu den drei Juwelen genommen hat, 
dass sie die Tugendregeln einhält, dass sie vollkommenes Vertrau-
en zu Buddha, Dhamma und Sangha hat, dass sie die Tugenden 
besitzt, die von den Edlen geliebt werden und dass sie frei von 
Zweifel gegenüber den vier edlen Wahrheiten ist. Der Buddha 
bestätigt, dass es ein schwer zu entgeltendes Geschenk ist, von 
jemandem an den Dhamma herangeführt zu werden.  

Der Buddha erklärt dem Ehrwürdigen Ānanda, dass es vierzehn 
Arten persönlicher Spenden gibt, nämlich an: 

1) einen Tathāgata, 

2) einen Paccekabuddha,  

3) einen arahant,  

4) einen, der den Weg zur Arahantschaft eingeschlagen hat, 

5) einen Nichtwiederkehrer, 

6) einen, der den Weg zur Nichtwiederkehr eingeschlagen hat, 

7) einen Einmalwiederkehrer, 

8) einen, der den Weg zur Einmalwiederkehr eingeschlagen hat, 



93 

9) einen Stromeingetretenen, 

10) einen, der den Weg zum Stromeintritt eingeschlagen hat, 

11) einen, der außerhalb der Lehre steht und frei von Sinnesbegier-
den ist, 

12) einen sittsamen Weltling, 

13) einen sittenlosen Weltling, 

14) ein Tier. 

Die Spende an die jeweiligen Lebewesen macht sich abhängig von 
ihrem Reinheitsgrad unterschiedlich stark bezahlt: von unermess-
lich beim Tathāgata bis hundertfach beim Tier. 

Es gibt sieben Arten von Spenden, die dem Sangha gegenüber 
gemacht werden, nämlich an:  

1) einen Sangha von bhikkhus und bhikkhunīs unter der Führung 
des Buddha 

2) einen Sangha von bhikkhus und bhikkhunīs, nachdem der 
Buddha endgültiges Nibbāna erlangt hat 

3) einen Sangha von bhikkhus  

4) einen Sangha von bhikkhunīs 

5) eine bestimmte Anzahl von bhikkhus und bhikkhunīs aus dem 
Sangha 

6) eine bestimmte Anzahl von bhikkhus aus dem Sangha 

7) eine bestimmte Anzahl von bhikkhunīs aus dem Sangha 

Der Buddha betont, dass eine Spende an den Sangha unermesslich 
viel wertvoller ist, als eine Spende an eine individuelle Person – 
auch wenn im Sangha einzelne Mitglieder sittenlos und von üblem 
Charakter sein sollten. 

Der Buddha erklärt, dass es vier Arten der Läuterung von Spenden 
gibt: 

1) Wenn der Spender sittsam und der Empfänger sittenlos ist, 
wird die Spende vom Spender geläutert.  



94 

2) Wenn der Spender sittenlos und der Empfänger sittsam ist, 
wird die Spende vom Empfänger geläutert.  

3) Wenn sowohl Spender als auch Empfänger sittenlos sind, wird 
die Spende weder vom Spender noch vom Empfänger 
geläutert. 

4) Wenn sowohl Spender als auch Empfänger sittsam sind, wird 
die Spende sowohl vom Spender als auch vom Empfänger 
geläutert. 

Zum Abschluss fügt der Erhabene Verse zur kammischen Frucht der 
verschiedenen Spenden auf.  

Übungsvorschlag 

Frage ich mich bei jeder Spende, aus welcher Motivation ich gebe? 



95 

MN 143  Anāthapiṇḍikovāda sutta  – 
Rat an Anāthapiṇḍika 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Ehrw. Sāriputta 
An wen: Anāthapiṇḍika  

Anāthapiṇḍika, betroffen von einer schweren Krankheit, lässt um 
einen Besuch des Ehrwürdigen Sāriputta bitten. Dieser besucht 
zusammen mit dem Ehrwürdigen Ānanda den über heftigste 
Schmerzen klagenden Anāthapiṇḍika. 

Der Ehrwürdige Sāriputta erklärt ihm, dass er weder an Auge, Ohr, 
Nase, Zunge, Körper und Geist festhalten (upādiyati) soll, noch dass 
das Bewusstsein von diesen Dingen abhängig (bhavissatī) sein soll. 
Desgleichen für die äußeren Sinnesgrundlagen Form, Klänge, Gerü-
che, Geschmäcker, Berührungen und Vorstellungen. Noch soll er 
an den zugehörigen Bewusstseinsarten festhalten und sein Be-
wusstsein davon abhängen lassen. 

Auch an den mit den Sinnesgrundlagen entstehenden Kontakten 
und Gefühlen, den Erlebensqualitäten (Erde, Wasser, Feuer, Luft, 
Raum und Bewusstsein), den fünf Gruppen des Anhaftens, den Ge-
bieten der Raumunendlichkeit, der Bewusstseinsunendlichkeit, der 
Nichtsheit und dem Gebiet von Weder-Wahrnehmung-noch-Nicht-
wahrnehmung soll er nicht festhalten und sein Bewusstsein davon 
abhängig machen. 

Schließlich fasst der Ehrwürdige Sāriputta die Übungsanweisung an 
Anāthapiṇḍika zusammen, indem er ihn anleitet, weder an dieser 
noch an jener Welt, weder am Gesehenen, Gehörten, Empfunde-
nen, Erlebten, noch an dem, was vom Geist angestrebt und unter-
sucht wird, festzuhalten und sein Bewusstsein davon abhängen zu 
lassen. 

Anāthapiṇḍika ist tief bewegt von diesem Lehrgespräch, desglei-
chen er noch nie gehört hat, und er bittet den Ehrwürdigen 



96 

Sāriputta, dass auch die Laienanhänger eine so tiefe Belehrung er-
halten mögen.  

Der Ehrwürdige Sāriputta und der Ehrwürdige Ānanda verlassen 
Anāthapiṇḍika. Dieser stirbt kurz darauf und erscheint im Tusita-
Himmel wieder. Von dort besucht er den Erhabenen und preist ihn 
und den Ehrwürdigen Sāriputta mit Versen. 

Übungsvorschlag 

Kann ich Muster und Vorlieben in den Anhaftungen meines Be-
wusstseins erkennen? 



97 

MN144  Channovāda sutta  –  Rat an Channa 

Ort: bei Rājagaha auf dem Geiersberg 
Wer: der Ehrw. Sāriputta und der Ehrw. Mahā Cunda  
An wen: Ehrw. Channa 

Der Ehrwürdige Sāriputta und der Ehrwürdige Mahā Cunda 
besuchen den schwer erkrankten Ehrwürdigen Channa. Dieser 
berichtet von heftigsten Schmerzen und kündigt an, sich das Leben 
zu nehmen. 

Daraufhin fordert ihn der Ehrwürdige Sāriputta auf, dies nicht zu 
tun. Er fragt ihn, ob er Nahrung, Medizin oder einen Aufwärter 
benötigt und bietet ihm seine Hilfe an. Der Ehrwürdige Channa 
erwidert, dass er nichts braucht, dass er den Buddha lange Zeit 
verehrt hat und dass er untadelig sterben wird. 

Der Ehrwürdige Sāriputta fragt ihn, ob er Auge, Ohr, Nase, Zunge, 
Körper und Geist, das jeweilige Sinnesbewusstsein und die Dinge, 
die dadurch erfahrbar sind, als „mein“, „ich“, oder „mein 
Selbst“ betrachtet. Der Ehrwürdige Channa verneint dies. 

Der Ehrwürdige Sāriputta fragt weiter, wie er diese Erkenntnis 
erlangt hat. Der Ehrwürdige Channa erwidert, dass er in den 
Sinnen, in dem jeweiligen Sinnesbewusstsein und in den Dingen, 
die dadurch erfahrbar sind, das Aufhören gesehen und direkt 
erkannt (abhiññā) hat. Deswegen betrachtet er es so: „Dies ist 
nicht mein, dies bin ich nicht, dies ist nicht mein Selbst.“ 

Der Ehrwürdige Mahā Cunda gibt nun dem Ehrwürdigen Channa 
den Rat, sich auf nichts zu stützen (nissitassa), da es dann keine 
Unruhe (calito) gibt. Dadurch ist Gestilltheit (passaddhi) vor-
handen, es gibt kein Sich-Neigen (nati), kein Kommen und Gehen 
(āgatigati), kein Vergehen und Entstehen (cutūpapāto), kein Hier, 
kein Dort und kein Dazwischen (nevidha na huraṁ na ubhaya-
mantarena). Dies ist das Ende von dukkha. 

https://suttacentral.net/define/nissitassa
https://suttacentral.net/define/āgatigati
https://suttacentral.net/define/cutūpapāto


98 

Kurz nachdem die beiden Ehrwürdigen fortgegangen sind, nimmt 
sich der Ehrwürdige Channa das Leben. Der Ehrwürdige Sāriputta 
berichtet dem Erhabenen von dem Vorfall und fragt ihn nach 
dessen Bestimmungsort. Der Erhabene bestätigt, dass dieser sich 
untadelig das Leben genommen hat, da er diesen Körper abgelegt 
hat, ohne an einem neuen Körper anzuhaften. 

Übungsvorschlag 

In welchen Situationen gelingt es mir am ehesten, Sinnes-
erfahrungen nicht als „mein“, „ich“, oder „mein Selbst“ zu be-
trachten? 



99 

MN145  Puṇṇovāda sutta  –  Rat an Puṇṇa 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: Buddha  
An wen: der Ehrw. Puṇṇa 

Der Ehrwürdige Puṇṇa bittet den Buddha um eine kurze Belehrung, 
da er allein und zurückgezogen leben möchte. Der Buddha erklärt 
ihm, dass es angenehme Sinnesobjekte gibt, die mit Sinnesgier ver-
bunden sind. Wenn man sie willkommen heißt und an ihnen hän-
gen bleibt, entsteht Ergötzen (nandīsamudayā) und damit der Ur-
sprung von dukkha. Wenn man sie dagegen nicht willkommen 
heißt, nicht an ihnen hängen bleibt, dann hört Ergötzen und damit 
auch dukkha auf. 

Nach dieser Belehrung sagt der Ehrwürdige Puṇṇa, dass er vorhat, 
im Land Sunāparanta zu leben. Der Buddha erwidert, dass die Leute 
dort wild und grob sind, und fragt ihn, wie er reagieren wird, wenn 
sie ihn beleidigen und beschimpfen. Der Ehrwürdige Puṇṇa ant-
wortet, er wird denken, dass es überaus freundlich von diesen Leu-
ten ist, dass sie ihn nicht schlagen; und wenn doch, dass sie ihn 
nicht mit Steinen bewerfen; und wenn doch, dass sie ihn nicht mit 
Stöcken schlagen; und wenn doch, dass sie ihn nicht mit dem Mes-
ser verletzen; und wenn doch, dass sie ihn nicht erstechen; und 
wenn doch, so wird er, ohne danach getrachtet zu haben, den Tod 
finden, den andere Schüler des Erwachten suchten, weil sie von 
ihrem Körper und dem Leben angewidert waren. 

Der Buddha lobt den Ehrwürdigen Puṇṇa und sagt, mit einer der-
artigen Selbstkontrolle und Friedfertigkeit wird er in der Lage sein, 
im Land Sunāparanta zu leben. Der Ehrwürdige Puṇṇa wandert 
anschließend nach Sunāparanta. Dort führt er in seiner ersten 
Regenzeit je fünfhundert Laienanhänger und Laienanhängerinnen 
in die Lehre ein, verwirklicht das dreifache Wissen und erlangt 
später endgültiges Nibbāna. 



100 

Übungsvorschlag 

Kann ich friedlich und den anderen gegenüber freundlich gesinnt 
bleiben, wenn ich angegriffen oder verletzt werde? 



101 

MN146  Nandakovāda sutta  –  Rat von Nandaka 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Ehrw. Nandaka 
An wen: bhikkhunīs 

Der Ehrwürdige Nandaka belehrt die bhikkhunīs, indem er ihnen 
Fragen stellt: Sind die äußeren und inneren Sinnesgrundlagen und 
das jeweilige Sinnesbewusstsein unbeständig oder beständig – ist 
Unbeständiges freudig oder leidig – kann Leidiges als Selbst 
betrachtet werden? Die bhikkhunīs beantworten diese Fragen mit 
angemessener Weisheit der Wirklichkeit entsprechend. 

Der Ehrwürdige Nandaka gibt nun einige Gleichnisse. Der Schein 
einer Öllampe ist ebenso unbeständig wie das Öl, der Docht und 
die Flamme, weil er durch sie bedingt ist. Genauso sind auch die 
Gefühle (vedanā), die bedingt durch die inneren Sinnesgrundlagen 
aufsteigen, unbeständig. 

Der Schatten eines Baumes ist ebenso unbeständig wie sein 
Wurzelwerk, sein Stamm, sein Geäst und sein Laub, weil er durch 
sie bedingt ist. Genauso sind auch die Gefühle, die bedingt durch 
die äußeren Sinnesgrundlagen aufsteigen, unbeständig.  

Anschließend folgt das Gleichnis eines geschickten Schlachters, der 
eine geschlachtete Kuh mit einem scharfen Messer aufschlitzt und 
die inneren Sehnen und Bänder abschneidet und herausschält, 
ohne die innere Fleischmasse und die äußere Haut zu beschädigen. 
Wenn er die Haut wieder auf die Kuh zurücklegen würde, so wäre 
die Kuh nicht mehr mit der Haut verbunden, sondern von ihr 
getrennt. Die innere Fleischmasse steht für die sechs inneren 
Sinnesgrundlagen, die äußere Haut für die sechs äußeren Sinnes-
grundlagen und die inneren Sehnen und Bänder für Ergötzen und 
Begierde. Das scharfe Schlachtermesser ist ein Ausdruck für edle 
Weisheit, welche die Befleckungen, Fesseln und Verstrickungen 
abschneidet; somit können Ergötzen und Begierde nicht mehr 



102 

entstehen, genauso wie bei der Kuh keine Verbindung mit der Haut 
mehr besteht. 

Abschließend weist der Ehrwürdige Nandaka die bhikkunīs auf die 
Entfaltung der sieben Erwachensglieder Achtsamkeit, Wirklich-
keitsergründung, Energie, Verzückung, Stille, Sammlung und 
Gleichmut hin. Sie werden von Abgeschiedenheit, Lossagung und 
Aufhören gefördert, führen zum Loslassen, und deren Entfaltung 
und Übung führt zur Vernichtung der Triebe. 

Die bhikkhunīs sind zufrieden mit der Belehrung des Ehrwürdigen 
Nandaka, aber der Erhabene erkennt, dass sie mit ihren Bestre-
bungen noch nicht erfolgreich sind. Daher beauftragt er den Ehr-
würdigen Nandaka die bhikkhunīs am folgenden Tag noch einmal 
zu belehren. Diese Belehrung ist Wort für Wort die gleiche, jedoch 
erkennt diesmal der Buddha, dass die bhikkhunīs mit ihren Bestre-
bungen erfolgreich waren; selbst die am wenigsten Fortgeschrit-
tene hat den Stromeintritt erlangt. 

Übungsvorschlag 

Kann ich erkennen, dass meine Suche nach Glück in der Sinnenwelt 
immer wieder zu Unzufriedenheit führt? 



103 

MN147  Cūḷarāhulovāda sutta  – 
Die kürzere Lehrrede vom Rat an Rāhula

 
 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, dem Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Rāhula 

Der Buddha erkennt, dass die zur Befreiung führenden Geisteszu-
stände in Rāhula herangereift sind, und er bereit ist, über die Ver-
nichtung der Triebe (āsava) angeleitet zu werden. 

Der Buddha fragt Rāhula, ob die äußeren und inneren 
Sinnesgrundlagen, das jeweilige Sinnesbewusstsein und der jewei-
lige Sinneskontakt beständig oder unbeständig (anicca) sind – ob 
Unbeständiges Leid (dukkha) oder Glück (sukha) ist – ob Un-
beständiges und Leidvolles als Selbst betrachtet werden kann. 
Rāhula antwortet, dass die äußeren und inneren Sinnesgrund-
lagen, das jeweilige Sinnesbewusstsein und der jeweilige Sinnes-
kontakt unbeständig und leidvoll sind und daher nicht als Selbst 
betrachtet werden können. 

Der Buddha fragt weiter, ob Gefühl, Wahrnehmung, Gestaltungen 
und Bewusstsein, die durch die jeweiligen Sinneskontakte bedingt 
entstehen, beständig oder unbeständig sind – ob Unbeständiges 
Leid oder Glück ist – ob Unbeständiges und Leidvolles als Selbst 
betrachtet werden kann. Rāhula antwortet, dass Gefühl, Wahr-
nehmung, Gestaltungen und Bewusstsein unbeständig und leidvoll 
sind und daher nicht als Selbst betrachtet werden können. 

Der Buddha sagt, wer das so sieht, ist ein edler Schüler, der er-
nüchtert (nibbindati) wird gegenüber den inneren und äußeren 
Sinnesgrundlagen, dem jeweiligen Sinnesbewusstsein, dem Sin-
neskontakt, sowie gegenüber Gefühl, Wahrnehmung, Gestal-
tungen und Bewusstsein, die durch Sinneskontakt entstehen. 
Durch Ernüchterung wird er begierdelos, durch Begierdelosigkeit 
ist er befreit. Wenn er befreit ist, weiß er, dass er befreit ist und er 



104 

versteht, dass getan ist, was getan werden musste, und es darüber 
hinaus nichts mehr gibt.  

Während dieser Lehrrede wurde der Geist des Ehrwürdigen Rāhula 
durch Nicht-Anhaften (anupādāna) von den Trieben befreit, und 
den Devas, die der Lehrrede beiwohnten, erschien die fleckenlose, 
reine Schau des Dhamma: „Alles, was dem Entstehen unterworfen 
ist, ist dem Vergehen unterworfen." 

Übungsvorschlag 

Wie blicke ich auf die Sinnenwelt - mit Begehren oder mit Ernüch-
terung? 



105 

MN148  Chachakka sutta  –  Die sechs Sechsergruppen 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, im Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der Bhikkhus 

Der Buddha zeigt, wie man durch die wirklichkeitsgemäße 
Betrachtung (veditabba) der sechs Sechsergruppen die Ich-
Identifizierung überwinden und dukkha ein Ende bereiten kann. 

Die Faktoren der sechs Sechsergruppen: 

1) Sechs innere Sinnesgrundlagen (ajjhattikāni āyatana): 
Auge, Ohr, Nase, Zunge, Körper, Geist (cakkhā, sotā, ghānā, 
jivhā, kāya, mana) 

2) Sechs äußere Sinnesgrundlagen (bāhirāni āyatana): 
Form, Klang, Geruch, Geschmack, Berührungsobjekt, 
Geistobjekt (rūpā-, saddā-, gandhā-, rasā-, poṭṭhabbā-, 
dhammā-āyatana) 

3) Sechs Bewusstseinsklassen (viññāṇakāya): 
Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Berührungs-, Geist-Bewusstsein 
(cakkhu-, sota-, ghāna-, jivhā-, kāya-, mano-viññāṇa) 

4) Sechs Klassen des Kontakts (phassakāya): 
Abhängig von den inneren und äußeren Sinnesgrundlagen 
entsteht das jeweilige Sinnes-Bewusstsein. Das 
Zusammentreffen der drei ist Kontakt.  

5) Sechs Klassen des Gefühls (vedanākāya):  
Bedingt durch Kontakt entsteht das jeweilige Gefühl.  

6) Sechs Klassen des Begehrens (taṇhākāya):  
Bedingt durch Gefühl entsteht das jeweilige Begehren. 

Die Aussage, dass irgendein Faktor dieser sechs Sechsergruppen 
das Selbst sei, ist nicht haltbar, denn das Entstehen und Vergehen 
all dieser Faktoren ist offensichtlich. Somit würde auch das, was 



106 

man als „mein Selbst“ empfindet, ständig entstehen und vergehen. 
Daher sind diese Faktoren als Nicht-Selbst zu betrachten. 

Der Ursprung der Selbstidentifikation entsteht dadurch, dass man 
irgendeinen Faktor (oder alle Faktoren) der sechs Sechsergruppen 
als ‚dies ist mein, dies bin ich, dies ist mein Selbst’ betrachtet. 
Wenn man stattdessen diese Faktoren so betrachtet: ‚Dies ist nicht 
mein, dies bin ich nicht, dies ist nicht mein Selbst’, dann führt dies 
zum Aufhören der Selbstidentifikation. 

Wenn man angenehme Gefühle (die aufgrund einer der sechs 
Sinnesgrundlagen entstanden sind) genießt und daran anhaftet, 
dann liegt dem die Neigung zur Begierde (rāgānusaya) zugrunde. 
Wenn man durch unangenehme Gefühle bekümmert und ver-
zweifelt ist, dann liegt dem die Neigung zur Abneigung 
(paṭhigānusaya) zugrunde. Wenn man bei weder-unangenehmen-
noch-angenehmen Gefühlen nicht den Ursprung, das Verschwin-
den, die Befriedigung, die Gefahr und das Entkommen der Wirk-
lichkeit entsprechend versteht, dann liegt dem die Neigung zur Un-
wissenheit (avijjānusaya) zugrunde. Nur durch das Überwinden 
(pahāya) der Neigung zur Begierde, das Vertreiben (paṭivinodetvā) 
der Neigung zur Abneigung und das Auslöschen (samūhanitvā) der 
Neigung zur Unwissenheit sowie durch das Überwinden des Nicht-
Wissens und das Aufsteigenlassen (uppādetvā) von wahrem 
Wissen kann dukkha beendet werden.   

Ein wohlunterrichteter edler Schüler, der so sieht, wird ernüchtert 
(nibbindati) gegenüber allen Faktoren der sechs Sechsergruppen. 
Damit wird er begierdelos und befreit. 

Übungsvorschlag 

Kann ich in meinem Erleben die oben genannten Prozesse (begin-
nend mit Sinneskontakt) erkennen? 



107 

MN149  Mahāsaḷāyatanika sutta  –  Die große 
Lehrrede über die sechs Sinnesbereiche 

Ort: bei Sāvatthī im Jeta Hain, im Park des Anāthapiṇḍika 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus  

Der Buddha erklärt die Konsequenzen des Nichtverstehens der 
sechs Sinnesbereiche sowie die Folgen ihres Verstehens. 

Wenn man das Auge, die Formen, das Sehbewusstsein, den 
Sehkontakt sowie die daraus entstehenden Gefühle nicht der 
Wirklichkeit entsprechend kennt und sieht (ajānaṁ apassaṁ 
yathābhūtaṁ), dann entsteht Lust auf das Auge, die Formen, das 
Sehbewusstsein, den Sehkontakt und die daraus entstehenden 
Gefühle. Diese Lust darauf führt zum Wachstum der fünf Anhaf-
tungsgruppen (pañcupādānakkhandhā), und das Begehren (taṇ-
hā), das erneutes Werden bringt, nimmt zu. Dadurch entstehen 
zunehmende Schwierigkeiten und Qualen, und man erfährt kör-
perliches und geistiges Leid. 

Analog zum Auge gibt der Buddha dieselben Erklärungen für die 
anderen Sinnesbereiche: Ohr, Nase, Zunge, Körper und Geist. 

Wenn man jedoch das Auge, die Formen, das Sehbewusstsein, 
den Sehkontakt sowie die daraus entstehenden Gefühle der 
Wirklichkeit entsprechend kennt und sieht (jānaṁ passaṁ 
yathābhūtaṁ), dann entsteht keine Lust auf das Auge, die 
Formen, das Sehbewusstsein, den Sehkontakt und die daraus ent-
stehenden Gefühle. Wenn keine Lust mehr darauf vorhanden ist 
und wenn die innewohnende Gefahr gesehen wird, führt dies zur 
Verminderung der fünf Anhaftungsgruppen, und das Begehren, 
das erneutes Werden bringt, nimmt ab. Schwierigkeiten und Qua-
len schwinden, und man erfährt körperliches und geistiges Glück. 



108 

Wenn jemand so der Wirklichkeit entsprechend erkennt und 
sieht, dann hat er Rechte Ansicht, Rechte Gesinnung, Rechte 
Anstrengung, Rechte Achtsamkeit und Rechte Sammlung. Die kör-
perlichen und sprachlichen Handlungen einer solchen Person 
sowie ihre Lebensweise sind bereits früher gründlich geläutert 
worden. Somit kommt der Edle Achtfache Pfad zur vollständigen 
Entfaltung. Und dadurch werden auch die übrigen das Erwachen 
fördernden Dinge vollständig entfaltet: 

die vier Grundlagen der Achtsamkeit (satipaṭṭhāna), die vier 
Rechten Anstrengungen (sammappadhāna), die vier Pfade zum 
Erfolg (iddhipāda), die fünf spirituellen Fähigkeiten (indriya), die 
fünf Geisteskräfte (bala) und die sieben Erwachensglieder 
(bojjhanga).  

In dieser Person treten Ruhe und Einsicht gepaart in Erscheinung. 
Mit direkter Erkenntnis (abhiññā) wird sie die fünf Anhaf-
tungsgruppen durchschauen (pariññeyyā), Unwissenheit und Be-
gehren nach Werden überwinden (pahātabbā), Ruhe und Einsicht 
entfalten (bhāvetabbā) und Wahres Wissen und Befreiung ver-
wirklichen (sacchikātabbā). 

Analog zum Auge gibt der Buddha dieselben Erklärungen für die 
anderen Sinnesbereiche: Ohr, Nase, Zunge, Körper und Geist. 

Übungsvorschlag 

Versuche ich mit Achtsamkeit den Einfluss der Sinneskontakte auf 
mich zu durchschauen? 



109 

MN150  Nagaravindeyya sutta  –  An die Nagaravinder 

Ort: kosalisches Brahmanendorf Nagaravinda 
Wer: der Buddha 
An wen: Brahmanen aus Nagaravinda 

Als die brahmanischen Haushälter aus Nagaravinda hören, dass der 
Erhabene in ihr Dorf gekommen war, suchen sie ihn auf. Der 
Buddha erklärt ihnen, welche Asketen und Brahmanen es nicht 
verdient haben, geehrt, respektiert, gewürdigt und verehrt zu wer-
den und welche es verdient haben. 

Jene Asketen und Brahmanen, die bezüglich der Sinneseindrücke 
nicht frei von Begierde, Hass und Verblendung sind, deren Geist 
keinen inneren Frieden hat, und sich mal redlich, mal unredlich in 
Körper, Sprache und Geist verhalten, sollten nicht geehrt werden, 
denn sie sind nicht besser als wir selbst.  

Jene aber, die bezüglich der Sinneseindrücke frei von Begierde, 
Hass und Verblendung sind, deren Geist inneren Frieden hat, und 
die sich redlich in Körper, Sprache und Geist verhalten, sind der 
Verehrung würdig, denn sie sind uns voraus. 

Sollte jemand nach Anhaltspunkten dafür fragen, dass diese Ehr-
würdigen entweder schon frei von Begierde, Hass und Ver-
blendung sind oder darauf hinarbeiten, kann man anführen, dass 
sie in körperlicher Abgeschiedenheit fern von verlockenden Sinnes-
eindrücken verweilen. 

Übungsvorschlag 

Bin ich mir bewusst, nach welchen Kriterien ich meine Vorbilder 
und Lehrer aussuche? 



110 

MN151  Piṇḍapātapārisuddhi sutta  – 
Die Läuterung von Almosenspeise 

Ort: bei Rājagaha im Bambushain, dem Eichhörnchenpark 
Wer: der Buddha 
An wen: Ehrw. Sāriputta 

Der Erhabene fragt den Ehrwürdigen Sāriputta, in welchem 
Verweilungszustand er häufig verweilt. Der Ehrwürdige Sāriputta 
antwortet, dass er oft in Leerheit verweilt (suññatāvihāra). Der 
Buddha spricht ein Lob aus und bezeichnet diese Art der Medita-
tion als Verweilort eines großen Menschen (mahāpurisavihāra).  

Sollte ein Mönch sich wünschen, ebenfalls oft in Leerheit zu 
verweilen, so sollte er auf seinem Almosengang reflektieren, ob es 
irgendwelche Gier, Begierde, Hass, Verblendung oder Abneigung in 
seinem Geist in Bezug auf Sinneseindrücke gibt. Wenn ja, so sollte 
er sich bemühen, sie zu überwinden; wenn nein, so kann er froh 
verweilen und sich in heilsamen Zuständen üben.  

Weiter sollte er reflektieren, ob von ihm die fünf Stränge sinnlichen 
Vergnügens (kāmaguṇa) und die fünf Hindernisse (nīvaraṇa) 
überwunden wurden, ob die fünf Anhaftungsgruppen (pañcupā-
dānakkhandha) völlig durchschaut wurden, ob die vier Grundlagen 
der Achtsamkeit (satipaṭṭhāna), die vier Rechten Anstrengungen 
(sammappadhāna), die vier Pfade zum Erfolg (iddhipāda), die fünf 
spirituellen Fähigkeiten (indriya), die fünf Geisteskräfte (balā), die 
sieben Erwachensglieder (bojjhaṅga), der Edle Achtfache Pfad 
(ariya aṭṭhaṅgika magga), sowie Ruhe (samatha) und Einsicht (vi-
passanā) entfaltet wurden, und letztlich, ob wahres Wissen (vijjā) 
und Befreiung (vimutti) von ihm verwirklicht wurden. Wenn nein, 
so sollte er sie überwinden, bzw. kultivieren und verwirklichen; 
wenn ja, so kann er froh verweilen und sich in heilsamen Zuständen 
üben. 



111 

Der Erhabene schließt mit der Aussage, dass die Läuterung der Al-
mosenspeise - in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft – im-
mer mithilfe dieser Reflektion erreicht wird.  

Übungsvorschlag 

Kann ich meine täglichen Aktivitäten mit diesen Reflektionen ver-
binden? 



112 

MN152  Indriyabhāvanā sutta  –  
Die Entfaltung der Sinne  

Ort: bei Kajaṅgalā in einem Hain von Mukhelu-Bäumen 
Wer: der Buddha 
An wen: Gemeinschaft der bhikkhus 

Auf die Frage des Erhabenen nach der Lehre des Brahmanen 
Pārāsariya über die Entfaltung der Sinne antwortet dessen Schüler 
Uttara, diese bestehe darin, dass keine Formen mit dem Auge ge-
sehen und keine Klänge mit dem Ohr gehört würden. Der Erhabene 
erwidert, dass dann ein Blinder und ein Tauber entfaltete Sinne 
hätten. 

Der Ehrwürdige Ānanda bittet den Erhabenen, die bhikkhus die 
höchste Entfaltung der Sinne in der Disziplin des Edlen zu lehren. 

Der Erhabene erklärt, dass die höchste Entfaltung der Sinne in der 
Disziplin des Edlen zustande kommt, indem ein bhikkhu bezüglich 
der Sinneseindrücke weiß (viññāya), dass in ihm Erfreuliches, Uner-
freuliches oder Erfreuliches-und-Unerfreuliches (manāpa, 
amanāpa, manāpāmanāpa) entstanden ist. Er versteht (pajānāti), 
dass dieses gestaltet, grob und bedingt entstanden ist, aber der 
Gleichmut friedvoll und erhaben ist. Dadurch hören diese Gefühle 
schnell und mit Leichtigkeit in ihm auf, und Gleichmut ist in ihm 
gegenwärtig. 

Ein Schüler in höherer Schulung (sekha), der den Weg betreten hat, 
fühlt sich von dem durch die Sinneseindrücke entstandenen Erfreu-
lichen, Unerfreulichen und Erfreulichen-und-Unerfreulichen be-
lästigt, beschämt und angewidert. 

Ein Edler mit entfalteten Sinnen (ariya bhāvitindriya) kann je nach 
Wunsch verweilen, indem er: 

1) das Nicht-Abstoßende im Abstoßenden,  

2) das Abstoßende im Nicht-Abstoßenden,  

https://suttacentral.net/define/viññāya


113 

3) das Nicht-Abstoßende im Abstoßenden und Nicht-Abstoßen-
den oder  

4) das Abstoßende im Nicht-Abstoßenden und Abstoßenden 
wahrnimmt.  

5) Ebenso kann er jederzeit in Gleichmut verweilen, achtsam und 
wissensklar, indem er sowohl das Abstoßende als auch das 
Nicht-Abstoßende verwirft. 

Die Lehrrede endet mit dem Aufruf des Erhabenen an die bhikkhus, 
zu meditieren und nicht nachlässig zu sein, um es später nicht 
bereuen zu müssen.  

Übungsvorschlag 

Kann ich erkennen, dass alle Sinneseindrücke, die Erfreuliches, 
Unerfreuliches oder Erfreuliches-und-Unerfreuliches hervorrufen, 
gestaltet, grob und bedingt entstanden sind, aber der Gleichmut 
friedvoll und erhaben ist? 



114 

Dhamma-Dana Projekt der BGM 

www.dhamma-dana.de 

Das Dhamma-Dana-Projekt der Buddhistischen Gesellschaft Mün-
chen e.V. (BGM) hat sich das Ziel gesetzt, ausgesuchte Dhamma-
Literatur in deutscher Übersetzung für ernsthaft Übende zur Ver-
fügung zu stellen. Zudem soll mit dem Material, das die BGM-Stu-
diengruppe erarbeitet hat, das vertiefende Eindringen in die ur-
sprüngliche Lehre Buddhas erleichtert werden. 

Diese Veröffentlichungen sind nicht profitorientiert, sondern sol-
len sich selbst tragen. So finanziert der Gewinn eines Buches die 
Herstellung des nächsten.  

Wenn Sie dieses Projekt unterstützen möchten, überweisen Sie 
Ihre Spende bitte auf folgendes Konto: 

IBAN: DE 33700100800296188807  
BIC: PBNKDEFF  
Empfänger: BGM 
Verwendungszweck: Dhamma-Dana-Projekt 
 
Notwendigkeit des Studiums 

Buddhist zu sein heißt, Schüler oder Nachfolger des Buddha zu 
sein. Deshalb sollte er oder sie wissen, was der Lehrer selbst erklärt 
hat. Sich mit Wissen aus zweiter Hand auf Dauer zufrieden zu ge-
ben, ist nicht ausreichend. Vor allem Laienanhänger wissen oft 
nicht, was der Buddha besonders für sie gelehrt hat, und wie sie 
die Nützlichkeit ihrer Übung überprüfen können. 

Man muss den Dhamma gründlich studiert haben, um ihn sinnvoll 
praktisch umsetzen zu können. Nur so kann sein Reichtum und 
Wert in seiner ganzen Tiefe wahrgenommen werden. Das 
Dhamma-Dana-Projekt will hierzu einen Beitrag leisten. 

http://www.dhamma-dana.de/


115 

Notwendigkeit von Dana (erwartungsloses Geben) 

Das Dhamma des Buddha ist ein Geschenk für uns und die Gesell-
schaft, in der wir uns bewegen. In einer Welt, beherrscht von Geld 
und militärischer Macht, ringen wir darum, einen Lebenssinn zu 
finden. Dieses Geschenk des Dhamma ist so viel mehr als Worte, 
Belehrungen und Meditationsanleitungen. Dhamma kann nur ein 
Geschenk sein, denn es kann nur gegeben, nie genommen werden. 
Es ist seine Natur, geteilt und recycelt zu werden, und in einem Zyk-
lus der Großherzigkeit zu zirkulieren, statt in einem Kreislauf des 
Begehrens. 

Das Dhamma des Gebens ist das Gegenmittel zu diesem Kreislauf 
in seinen Manifestationen als Marktwert, Dividende, Gewinnopti-
mierung und allen anderen Ausdrucksformen der Gier in einer auf 
Konsum ausgerichteten Gesellschaft. 

„Würden die Wesen den Lohn für das Verteilen von Gaben kennen 
so wie ich, so würden sie nichts genießen, ohne etwas gegeben zu 
haben, und es würde der Makel des Geizes nicht ihr Herz umspon-
nen halten. Selbst den letzten Bissen, den letzten Brocken, würden 
sie nicht genießen, ohne davon auszuteilen, falls sie einen Empfän-
ger dafür hätten. Da nun aber die Wesen den Lohn für das Austei-
len von Gaben nicht so kennen wie ich, deshalb genießen sie auch, 
ohne etwas gegeben zu haben, und der Makel des Geizes hält ihr 
Herz umsponnen.“ (Itiv 26) 

Bücherbestellungen 

dhamma-dana@buddhismus-muenchen.de  

Kontakt zur BGM 

BGM, Postfach 31 02 21, 80102 München 
bgm@buddhismus-muenchen.de  
www.buddhismus-muenchen.de

mailto:dhamma-dana@buddhismus-muenchen.de
mailto:bgm@buddhismus-muenchen.de
http://www.buddhismus-muenchen.de/



